- Jurnal Ilmiah Penelitian R

]IA Februari, 2026
FH

U E-ISSN : 2746-4571

.

P-ISSN :2746-3966

MAQASID, KEWARGAAN, DAN PUBLIC REASON:
DEALEKTIKA SYARIAH DAN NEGARA-BANGSA PERSPEKTIF
ABDULLAHI AHMED AN-NA‘IM

Hamka Husein Hasibuan*, Mhd. Yadi Harahap**, Sukiati***, Nur Asiah****

Unviversitas Islam Negeri Sumatera Utara
Email: hamka.husein@gmail.com*, mhdyadiharahap@uinsu.ac.id**, sukiatisugiono@uinsu.ac.id***,
nurasiah@uinsu.ac.id****

Abstrak

Artikel ini merupakan studi terhadap dialektika relasi antara syariah dan negara-bangsa dalam
perspektif Abdullahi Ahmed An-Na‘im, dengan fokus pada isu kewargaan (citizenship), maqasid,
dan public reason. Lahirnya negara-bangsa modern (nation-state) dengan prinsip kesetaraan
kewargaan dipandang problematik ketika dihadapkan dengan syariah historis yang menyisakan
diferensiasi status sosial-keagamaan. Melalui penelitian normatif dengan pendekatan filosofis
terhadap karya-karya utama An-Na‘im, studi ini menemukan bahwa An-Na‘im menolak baik model
penyatuan agama dan negara maupun sekularisme yang menyingkirkan agama dari ruang publik. Ia
mengajukan format alternatif berupa keterpisahan agama dan negara sebagai institusi formal di satu
sisi, sekaligus keterhubungan agama dengan politik melalui mekanisme nalar publik (public reason)
dalam bingkai konstitusionalisme dan hak asasi manusia, di sisi yang lain. Dalam kerangka tersebut,
maqasid diposisikan sebagai mediator normatif yang menerjemahkan nilai-nilai universal syariah:
keadilan, kesetaraan, dan kemaslahatan, ke dalam kebijakan publik dan standar kewargaan secara
inklusif. Studi ini juga mengkritik corak maqasid utilitarian yang berorientasi pada kemanfaatan
terbesar, karena berpotensi melanggengkan eksklusi terhadap kelompok minoritas. Dengan
menafsirkan maqasid dalam paradigma HAM, An-Na‘im menawarkan model relasi syariah-negara
yang kompatibel dengan prinsip kewargaan ala negara-bangsa (nation-state).

Kata kunci: Syariah, kewargaan, maqasid, nation-State, dan nalar publik

1. Pendahuluan

Lahirnya negara-bangsa (nation-satate) yang inklud di dalamnya konsep
kewargaan (citizenship) menjadi satu problematika ketika dihadapkan dengan syariah.
Konsep kewargaan menyatakan, semua individu setara, tidak ada kelas satu dan kelas dua;
semua sama di depan Negara. Kewargaan adalah bagian inheren dari konsep negara-modern
yang tidak ditemukan di era pra negara-bangsa. Konsep ini tentu menjadi sesuatu yang baru
dalam dunia Islam, sebab sebagaimana dikemukakan Wael B. Hallaq, syariah (tentu yang
dimaksud di sini adalah syariah historis) selama berabad-abad lamanya mempunyai
paradigma, peradaban, dan historisitas yang sudah dibangunnya, yang berbeda dengan

274


mailto:hamka.husein@gmail.com
mailto:mhdyadiharahap@uinsu.ac.id
mailto:sukiatisugiono@uinsu.ac.id
mailto:Nurasiah@uinsu.ac.id

Volume VI, Nomor 2,

,\ Jurnal Ilmiah Penelitian

]IA Februari, 2026
|
E-ISSN : 2746-4571

U FE

P-ISSN :2746-3966

nation-state (negara-bangsa).! Historisitas syariah menunjukkan, masih ada pembedaan
kelas kewargaan antara laki-laki dan perempuan, muslim dan non-muslim, merdeka dan
budak.

Kondisi seperti ini memunculkan satu pertanyaan besar: Bagaimana menyikapi
konsep kewargaan ala negara-modern ketika berhadapan dengan syariah? Dalam konteks ini
muncul tawaran dan format pemikiran yang diutarakan oleh para pemikir. Format pemikiran
yang ditawarkan terbentang dari pandangan yang menolak salah satunya, tidak adanya
kompatibilitas keduanya (syariah dan nation-state tidak dapat berjalan secara sinergis),
hingga pada pendekatan yang berupaya menghadirkan dialog dan titik temu antara kedua
entitas tersebut.

Proyek khilafah yang digagas oleh Taqiyuddin an-Nabhani secara tegas
menyatakan bahwa syariat harus dijadikan sebagai rujukan utama dalam perumusan
kebijakan publik, pengambilan keputusan politik, serta pengelolaan kekuasaan. Syariat,
sebagai landasan normatif transendental yang diyakini bersumber dari Tuhan dan memiliki
karakter menyeluruh (syamil) serta sempurna (kamil), diposisikan sebagai basis
epistemologis dan normatif dalam pembentukan struktur politik dan hukum publik.?

Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, konsep kewargaan dalam negara-bangsa
yang mensyaratkan prinsip kesetaraan warga negara dipandang tidak sejalan dengan spirit
normatif syariat, sehingga mesti ditolak. Dengan demikian, dalam perspektif an-Nabhani,
relasi antara syariat dan nation-state bersifat antagonistik dan tidak memungkinkan untuk
dipertemukan secara konseptual.

Bebeda dengan An-Nabhani, Wael B. Hallaq melihat bahwa paradigma syariah dan
nation-state adalah dua yang berbeda. Negara-bangsa beranjak dari tradisi pemikiran
Pencerahan (Enlightenment) yang menempatkan manusia sebagai subjek utama: awal dan
akhir dari semuanya, serta memisahkan secara tegas antara ranah normatif (yang
seharusnya), merepresentasikan nilai-nilai moral, dan ranah empirik (yang senyatanya),
yang berkaitan dengan realitas sosial manusia. Sementara, syariah tidak mengenal dikotami
itu. Dalam paradigma syariah, manusia bukanlah awal dan akhir dari segalanya, dan tidak
ada pemisahan antara yang seharusnya (etis-moral) dan senyatanya (empirik-praksis).>

Atas dasar perbedaan ontologi ini, Hallaq sampai pada konklusi bahwa ummat
Islam tidak bisa menjadikan syariat (dengan segala historisitas, paradigma, dan
peradabannya) sebagai fondasi normatif dalam negara-bangsa modern, karena institusi
tersebut merupakan produk peradaban Barat modern yang berpijak pada paradigma
Pencerahan, sebuah paradigma yang, menurutnya, tidak hanya berbeda, tetapi juga
problematis dalam kaitannya dengan kerangka syariat.

Tanpa terjebak pada dua kutub pemikiran di atas, Abdullah Ahmed An-Na‘im
berupaya merumuskan format alternatif hubungan antara syariat dan negara-bangsa. Salah
satu fokus analisisnya adalah konsep kewargaan. Menurut An-Na‘im, syariat dan konsep
kewargaan dalam kerangka negara-bangsa dapat didialogkan secara konstruktif. Lebih jauh,

! Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament (New
York: Columbia University Press, 2013), hlm. ix.

2 Taqiyuddin An-Nabhani, Nizam Al-Islam (t,tp: Hizbuttahrir, 2001), him. 82.

3 Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament, hlm. 12-13.

275



- Jurnal Ilmiah Penelitian R

]IA Februari, 2026
FH

U E-ISSN : 2746-4571

.

P-ISSN :2746-3966

syariat dipandang tetap dapat berperan dalam ruang publik, namun keterlibatan tersebut
harus dimediasi melalui public reason (nalar publik) dalam bingkai konstitusionalisme, hak
asasi manusia, dan kewargaan.* Dengan latar belakang di atas, pertanyaan pokok tulisan
adalah, bagaimana dealektika syariah dan konsep kewargaan ala nation-state menurut
Abdullahi Ahmed An-Na’im?

2. Metode Penelitian

Penelitian ini adalah penelitian normatif dengan pendekatan filosofis. Pendekatan
filosofis digunakan untuk melihat fundamental structure dan ide-ide dasar An-Na’im dalam
melihat relasi syariah dan negara-bangsa (nation-state).’ Data yang digunakan berasal dari
sumber-sumber literatur kepustakaan yang berkaitan dengan pemikiran An-Nai’im, di
antaranya: Islamic and the Secular State (2009), Toward an Islamic Reformatian: Civil
Liberties, Human Right, and International Law (1996), Islam and Human Right: Selected
Essays of Abdullah Ahmed An-Na’im (2010), serta berbagai tulisan yang berkaitan dengan
objek penelitian. Dengan begitu, teknik pengumpulan data adalah teknik kepustakaan,
dimulai dari dokumentasi, identifikasi, dan klasifikasi sesuai objek penelitian secara
sistematis dengan cara: diawali reduksi data, kemudian dibuat teks naratif setelah itu baru
dibuat penyimpulan dengan tetap berpegang pada pendekatan filosofis.

3. Hasil dan Pembahasan

A. Syariah, Negara, dan Politik: Keterpisahan dan Keterhubungan

Negara modern yang didasarkan pada kesepakatan bersama (konstitusi) adalah
format bentuk negara yang dominan saat ini. Dalam konsepnya, negara-modern harus bisa
mengakomodir semua golongan dan melindungi segala hak warga negaranya. Negara harus
bersifat netral terhadap berbagai ragam latar belakang dari warga-negara, baik itu etnis, suku,
ras, bahasa, agama, kepercayaan serta budaya.® Negara demokratis adalah negara yang bisa
memberikan kesetaran bagi semua warganya. Jika asumsinya negara harus bersifat netral,
maka negara tidak boleh berpihak atau memaksakan doktrin agama tertentu sebagai
landasan formal, dan memaksakan itu kepada setiap warga-negara yang background
agamanya sangat plural.” Di sini terjadi dua kutub: di satu sisi negara secara konsepsional
harus stril dari penetrasi dari luar, selain hasil kesepakatan bersama; di sisi lain, syariah
sebagai landasan moral bagi muslim, dipercayai bersifat sempurna (kamil) dan komprehensif
(syamil), mengatur semua aspek dan lini kehidupan manusia.

4 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari ‘a (Massachusetts:
Harvard University Press, 2009), hlm. 84-111.

5 Muhyar Fanani, Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai Cara Pandang, ke-2
(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), him. 12.

¢ Arief Budiman, Teori Negara: Negara, Kekuasaan, Dan Ideologi (Jakarta: PT. Gramedia, 2002),
hlm. 27.

7 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari ‘a, hlm. 1.

276



Jurnal Ilmiah Penelitian

Volume VI, Nomor 2,

Februari, 2026
E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

Mendialogkan dua kutub yang kontradiktif itu melahirkan tiga format hubungan
negara dan agama, yakni penyatuan agama dan negara (integrated); persinggungan agama
dan negara (intersectional); dan pemisahan agama dan negara (sekularistik). Format yang
pertama merupakan suatu yang mustahil, sebab, meminjam bahasa Hallaq, negara-modern
dan syariah mempunyai paradigma yang berbeda.® Dengan alasan, negara Islam (Islamic
state) dengan menggunakan definisi negara-modern bersifat kontradiksi. Format yang kedua
belum ada kejelasan dalam konteks dan pada level apa negara dan agama bersinggungan.
Bagitu juga format yang ketiga, sekularistik dengan pengertian menegasikan fungsi agama
dalam wilayah publik menyalahi kodrat manusia sebagai makhluk yang beragama dan
menyalahi historisitas agama itu yang mempunyai dimensi publik.’

Keterbatasan format hubungan di atas, Abdullahi Ahmed An-Na’im menawarkan
format alternatif sebagai elaborasi dari ketiga format di atas. Tawaran itu disebut dengan
sekularisme, tetapi dengan catatan, An-Na’im memberikan pengertian sekularisme versinya
sendiri. Sekularisme yang dimaksud An-Na’im adalah keterpisahan agama dan negara di
satu sisi, dan keterhubungan agama dan politik di sisi yang lain.'® Menurut An-Na’im, debat
yang berkepanjangan selama ini terjadi, sebab kita belum membedakan antara negara
sebagai institusi formal di satu sisi dengan politik sebagai strategi yang dinamis di sisi yang
lain.

Menegosiasikan syariah dalam konteks negara modern hanya bisa dilakukan jika
antara negara dan politik bisa dibedakan. Implikasi dari pengertian ini, maka An-Na’im
menolak menjalankan prinsip-prinsip syariah melalui kekuatan negara yang memaksa,
begitu juga An-Na’im menolak syariah ditarik dari kehidupan publik.!! Artinya syariah tidak
boleh dipaksakan oleh negara di satu sisi, tetapi saat yang sama, syariah juga tidak boleh
disingkirkan dari ruang publik, atau hanya diberlakukan di wilayah privat saja, di sisi yang
lain. Dengan pembedaan dua hal ini, menurut An-Na’im masa depan syariah mendapat
momentumnya.

1. Karakteristik Negara Bangsa (Nation-State)

Keterpisahan agama dan negara di satu sisi, serta keterhubungan agama dan politik
di sisi yang lain, lahir dari karakteristik negara-modern itu sendiri. Negara modern dibangun
berdasar teritorial, bukan berdasar agama, dengan kekuasaan yang bersifat sentral yang
didasari dengan kesepakatan-kesepakatan bersama.'? Dengan demikian, konstitusi adalah

8 Hallaq menyimpulkan setidaknya ada tiga poin besar yang membedakan negara dengan syariah,
yakni kedaulatan, paradigma, dan moral. Dalam negara-modern kedaulatan tertinggi berada pada negara,
sementara kedaulatan dalam syariah berada pada Allah. Paradigma negara-modern membedakan apa yang
seharusnya dengan apa yang senyatanya; syariah tidak membedakan keduanya. Negara-modern memisahkan
antara nilai dan fakta, sebaliknya syariah selalu menekankan ketersambungan keduanya. Hallaq, The
Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament, hlm. 19-36.

 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah
(Bandung: Mizan, 2007), hlm. 62-63.

19 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari ‘a, hlm. 36.

' An-Na’im, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah, him. 24,

12 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari ‘a, him. 30.

277



Jurnal Ilmiah Penelitian

Volume VI, Nomor 2,

Februari, 2026
E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

rujukan sekaligus fondasi bersama dalam operasionalisasi negara.'® Konstitusi inilah yang
dijadikan sebagai “kitab suci bersama.” Kitab suci ini dibentuk bersama dengan
menggunakan bahasa, istilah, dan identitas yang dapat diterima semua pihak.

Selain konstitusionalisme, karakteristik negara-bangsa adalah soal kedaulatan.
Bahkan boleh dikatakan, kedaulatan adalah konsep paling inti (the hallmark) dari sekian
karaktersitik negara.’ Konsep kedaulatan menunjukkan, bahwa yang mempunyai kehendak
dan penentu nasibnya sendiri hanyalah negara. Negaralah satu-satunya pihak yang
mempunyai legetimasi untuk melaksanakan kehendak (will), di luar negara tidak absah.'®
Konsekuensi konsep ini, setidaknya menimbulkan dua turunan: pertama, tidak ada otoritas
yang lebih tinggi melebihi negara itu sendiri; negara berada di atas segala-galanya. Otoritas
apapun, maka harus tunduk di bawah otoritas negara. Kedua, sebagai otoritas tertinggi maka
negara satu-satunya yang punya kedaulatan untuk membuat hukum. Disebut sebuah negara,
ketika berbarengan dengan adanya kedaulatan hukum. Kedaulatan akan rusak, jika ada
otoritas lain yang membunyai kedaulatan untuk membuat hukum. Dalam konteks negara-
bangsa, disebut hukum ketika ia diproduksi oleh negara.

Terpusat, konstitusionalisme, dan kedaulatan adalah karakter khas dari negara-
bangsa. Dalam konteks seperti ini, maka syariah tidak bisa dipaksakan oleh nagara atas nama
negara, sekalipun demikian bukan berarti agama tidak mendapatkan tempat lagi dalam
negara bangsa. Dari sini kemudian, An-Na’im sampai kepada tesis, negara dan agama harus
dipisah. Sebab dari sononya, sejak konsep negara-bangsa itu lahir, negara sudah striil dari
penetrasi agama.

2. Keterpisahan Negara dari Syariah

Argumen utama An-Nai’im bahwa negara dan syariah harus dipisah berasal dari
karakteristik negara dan agama itu sendiri yang tidak bisa bertemu. Negara selain bersifat
terpusat, berdaulat, dan berdasar pada konstitusi, ia juga dalam konteks moral tidak
membedakan antara apa yang seharusnya dengan apa yang senyatanya.'® Pertama, terpusat.
Sejarah pemerintahan Islam (Islamic governance), meminjam bahasa Hallaq, dalam
sejarahnya tidak pernah terpusat ke dalam satu otoritas tertentu. Syariah secara inheren
memiliki sifat selalu mengkomodir perbedaan pendapat. Hampir tidak ada dalam syariah
yang tidak ada perbedaan pendapat. Sekalipun ada konsep ijmak, tetapi dalam praktek
sejarahnya para ulama selalu mempunyai perbedaan pendapat dalam menyikapi sesuatu.
Keragaman pendapat dalam sejarah Islam, mengindikasikan tidak ada otoritas tertentu
sebagai rujukan.

13 Mahfud MD, Dasar Dan Struktur Ketatanegaraan Indonesia (Yogyakarta: Rineka Cipta, 2001),
hlm. 91.

14 Kelsen berpendapat, sebagaimana dikutip Hallaq, negara dibentuk berdasarkan 3 elemon pokok:
tritorial, penduduk, dan kedaulatan. Akan tetapi, ini adalah elemen untuk mendirikan sebuah negara, jika
negara sudah berdiri, maka elemen yang paling pokok adalah kedaulatan. Wael B. Hallaq, Ancaman Negara
Bangsa: Islam, Politik. Dan Problem Moral Modernitas, ed. Terj. Akh. Minhaji (Yogyakarta: Suka Press,
2015), hlm. 83.

15 Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament, hlm. 30.

16 Hallaq, him. 75.

278



Volume VI, Nomor 2,

,\ Jurnal Ilmiah Penelitian

]IA Februari, 2026
|
E-ISSN : 2746-4571

U FE

P-ISSN :2746-3966

Ketiadaan otoritas disebabkan kedaulatan dalam sejarah Islam berada pada Allah,
bukan pada manusia, apalagi khalifah. Dengan demikian, ulama hanya melakukan kerja-
kerja interpretasi terhadap teks wahyu sebagai refresentasi kedaulatan Tuhan. Hal yang sama
juga dengan konstitusi, sekalipun namanya kekhilafahan, Al-Quran itu bukanlah konstitusi,
ia berkedudukan sebagai pegangan moral baik dalam politik, ekonomi, juga sosial-
kemasyarakatan. Berangkat dari sini, An-Naim menyatakan, seandainya pun negara
menjalankan syariah, maka ia tetaplah bersifat sekuler, sebab ia adalah artikulasi kekuatan
politik manusia, bukan otoritas Islam.!’

Selain argumen karakteristik negara-bangsa itu sendiri, An-Naim juga
menggunakan argument sejarah. Menurutnya, sejak ada pemerintahan Islam awal tindakan
atas nama negara dan tindakan atas nama agama itu selalu terpisah. Hampir semua kebijakan
pemerintahan dalam Islam, ketika ia berkaitan dengan negara, maka tindakan yang
dikeluarkan selalu atas nama negara. Sekalipun, menurut An-Naim, agama memberikan
dorongan atau motivasi. Fakta historis menunjukkan, sejak khalifah Abu Bakar,
keterpisahan ini sudah nampak. Tindakan-tindakan khalifah pertama itu, mulai dari
memerangi nabi-nabi palsu, para pemberontak, sampai kepada menumpas para
pembangkang yang tidak mau membayar zakat, itu semua —menurut An-Na’im atas nama
negara, bukan atas nama agama. Senada dengan An-Na’im, Abdullah Saeed dan Hassan
Saeed berpendapat bahwa perang terhadap nabi palsu dan kaum yang tidak mau memebayar
zakat lebih didasarkan atas pertimbangan stabilitas politik dan keamanan negara.'®
Mendukung argumen ini, An- Na’im melanjutkan, seandainya itu semua adalah tindakan
agama, pasti para sahabat terkemuka mati-matian untuk mencegahnya, padahal dalam
sejarahnya, tidak ada usaha keras dari para sahabat yang menolak keras, sebab mereka
maklum bahwa apa yang dilakukan Abu Bakar itu adalah tindakan atas nama negara, bukan
agama.

Keterpisahan ini tidak hanya sampai di sini, dalam deretan pemerintahan Islam,
hampir semua kebijakan yang dilakukan oleh penguasa itu berdasarkan atas nama negara.
Penaklukan wilayah lain, peristiwa a/-mihnah (inkuisisi), kategorisasi darul Islam dan darul
harbi, sistem perpajakan, klasifikasi zimmi, muahad, dan seterusnya, semuanya didasarkan
atas nama negara. Al-Jabiri juga menyatakan hal yabf sama, bahwa inkuisisi yang terjadi
pada masa Abbasiyah menurut merupakan kasus politik bukan agama. Al-Makmun
melaksanakan al-mihnah, untuk mengetahui mana kawan (koalisi) dan mana lawan
(oposisi).!” Sebab, para oposisi ini sering menggunakan agama sebagai basis pergerakan.
Argumen karakteritisk sebagai legetimasi modern dan argumen historis sebagai legetimasi
masa lalu, sudah cukup menunjukkan seharusnya negara dan agama memang harus dipisah.

3. Keterhubungan Syariah dengan Politik

17 An-Na’im, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah, hlm. 39.

18 Abdullah Saeed dan Hasan Saed, Freedom of Religion, Apostasy, and Islam (Aldershot, Hants,
England ; Burlington, VT: Asghate, 2004), hlm. 51.

19 Muhammad Abid Al-Jabiri, 4/-Muthaqqafiin Fi Al-Hadarah Al-‘Arabiyyah: Mihnat Ibn Hanbal
Wa Nakbat Ibn Rushd (Bairut: Markaz Dirasah al-Wihdah al-Arabiyah, 2005), hlm. 68.

279



Jurnal Ilmiah Penelitian

Volume VI, Nomor 2,

Februari, 2026
E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

Pemisahan agama dan negara bukan berarti menegasikan syariah dan
membuangnya begitu saja. Syariah bisa berperan dalam kebijakan public, perundang-
undangan, dan kehidupan publik, sebab syariah dengan politik mempunyai keterhubungan.?
Biar bagaimana pun, syariah sebagai landasan moral umat Islam sudah membaur dalam
kebudayaan umat Islam itu sendiri. Keterhubungan maksudnya, dalam konteks bernegara
nilai-nilai fundamental dalam syariah bisa berkontribusi dalam ruang publik masyarakat
yang plural melalui public reason. Public reason merupakan nalar publik yang bisa
menjembatani keinginan warga dan pemerintah dengan makanisme tertentu. Tentu dengan
catatan, bahwa nilai dan prinsip syariah yang dimaksud harus dibahasakan dengan bahasa
yang bisa diterima olah semua pihak, bukan lagi menggunakan bahasa, istilah, dan identitas
ekskusif agama atau golongan tertentu.?!

Argumen utama An-Na’im soal keterhubungan antara agama dan politik berangkat
dari asumsi bahwa moralitas tidak bisa terpisah dari suatu komunitas masyarakat.
Masyarakat, dimana pun dia, pasti dipengaruhi oleh nilai-nilai dari luar yang lama kelamaan
membaur dengan budaya mereka. Nilai-nilai itu termasuk nilai agama. Dengan demikian,
secara inheren kebudayaan masyarakat muslim selalu dipengaruhi oleh syariah. Di sinilah
kemudian, An-Na’im maju lebih jauh, bahwa sekularisme bukan terbatas dan berhenti pada
keterpisahan agama dari negara, melainkan juga keterhubungan agama dengan politik:
perundang-undangan, kebijakan publik, dan kehidupan publik lainnya.??

B. Syariah dan Kewargaan: Magqasid sebagai Mediator

Syariah bisa berkontribusi dalam ruang publik dan kebijakan publik negara.
Keterlibatan syariah ini bukan melalui paksaan negara, melainkan melalui proses politik,
yang dalam bahasa An-Na’im disebut dengan reason public. Public reason merupakan nalar
publik sebagai relasi sekaligus yang bisa menghubungkan warga dengan negara dengan
mempertimbangkan kemaslahatan umum dan tetap dalam koridor konstitusionalisme.”
Syariah yang dimaksud di sini bukanlah syariah dalam pengertian simbolik-partikular,
melainkan syariah subtantif-universal. Sesuatu yang subtantif-universal dari syariah disebut
dengan magqasid syariah.>* Maqasid adalah inti terdalam dari syariah, yang memuat nilai-
nilai universal yang bisa diterima semua pihak, seperti keadilan, kesetaraan, persudaraan,
kebebasan, dan sebagainya.?® Ilustrasi sederhana bisa dikatakan, bahwa syariah jika diperas
maka memunculkan maqasid; maqasid jika diperas lagi, memunculkan maslahah. Maslahah
adalah bahasa universal-fungsional yang bisa diterapkan dalam setiap ruang dan waktu,
termasuk dalam konteks kebijakan publik dan kewarganegaraan.

20 An-Na’im, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah, hlm. 40.

2l An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari ‘a, hlm. 97.

22 An-Na’im, him. 36.

23 An-Na’im, hlm. 97.

24 Jasser Auda, Magqasid Al-Shari‘Ah: Dalil AI-Mubtadi’In (Bairut: al-Ma’had al-*Alami li al-Fikr al-
Islamy, 2011), hlm. 14.

25 Jasser Auda, Figh Al-Magqasid: 1‘nat Al-Ahkam Al-Shar ‘iyyah Bi-Maqasidiha (Herndon, VA:
International Institute of Islamic Thought, n.d.) hlm, 16.

280



Volume VI, Nomor 2,

,\ Jurnal Ilmiah Penelitian

]IA Februari, 2026
|
E-ISSN : 2746-4571

U FE

P-ISSN :2746-3966

Magasid bisa dijadikan sebagai basis dalam kebijakan publik dan standar
kewargaan, sebab sifat maqasid tidak hanya berkutat dalam wilayah teks semata, sehingga
terkesan kaku, jumud, dan monoton. Juga tidak hanya mementingkan perkembangan
realitas, sembari mengabaikan teks, akibatnya liar, tidak terkontrol. Magasid berusaha
mendialogkan keduanya sekaligus. Dengan kata lain, maqgasid menolak cara pemahaman
yang tekstualis-skripturalis, sekaligus menentang cara pandang yang menekankan nalar dan
realitas semata. Maqasid selalu mendialogkan ketiganya: teks (nash), nalar (aql), dan realitas
(waqai’) sekaligus. Dialog itu dilakukan dengan cara melihat tujuan, rahasia, maksud,
prinsip, ending, telos di balik teks, untuk kemudian didialogkan dengan realitas manusia
yang berkembang cepat dengan menjadikan nalar sebagai instrumen. 2

Magqasid sebagai paradigma dalam kebijakan publik dan kewargaan harus bisa
mengakomodir semua warga-negara. Dalam kontkes inilah, An-Naim mengkritisi
pemaknaan maslahah sebagai kemanfaatan. Kemanfaatan yang dimaksud adalah setiap yang
mengandung kemanfaatan baik itu mengambil kegunaan atau kenikmatan maupun dengan
menolak bahaya atau rasa sakit.”’” Maslahah klasik masih menggunakan paradigma yang
menekankan kemanfaatan, bahkan tidak jarang kemanfaatan itu ditafsirkan sebagai
kemanfaatan bagi kaum muslim atau kemanfaatan terbesar. Bagi An-Na’im, pemaknaan
maslahah seperti ini dalam konteks kebijakan publik dan kewargaan tidak memadai lagi,
sebab jika pemaknaan ini masih dipertahankan dan dipraktekkan memalui proses politik,
maka akan ada pihak-pihak yang tidak terakomodasi; tidak jarang pihak-pihak itu bisa
terpiggirkan dan terdiskriminasi.

Berangkat dari sini, dalam konteks kewargaan, Hak Asasi Manusia sebagai basis
pemaknaan.?® Maqasid harus dimaknai dalam konteks HAM. Pemaknaan itu dengan
sendirinya bisa mengakomodir semua pihak warga negara, bukan hanya pihak yang
mendapatkan kemanfaatan itu. Hak asasi manusia sebagai paradigama maqasid bisa
memberikan rasa keadilan kepada semuan pihak warga negara.

1. Kritik Terhadap Maqasid Corak Utilitarianisme

Pemaknaan maslahah dengan kemanfaatan lahir dari masa sebelum adanya negara
modern. Pemaknaan ini bisa dikaitkan dengan pihak mayoritas waktu itu, yakni kaum
muslim. Sebab, konsep maslahah lahir sebelum adanya negara-modern. Dalam konsepsi
maslahah pra negara-modern, bahwa jika ada suatu kebijakan yang harus diambil, maka
kemanfaatan adalah hal yang paling pokok untuk dijadikan pegangan, akan tetapi, dalam hal
tertentu sering maslahah dimaknai sebagai kemanfaatan kaum muslim semata. Kemanfaatan
kaum muslim (baca: golongan terbesar) inilah yang harus dijaga dan dilindungi. Al-Gazali
umpamanya dalam kitab A/-Mustasfa min ‘[lm Al-Usil menyatakan:

26 Ahmad Raysuni dan Muhammad Jamal Barut, Al-Jjtihdd: Al-Nass, AI-Waqi*, Al-Maslahah (Bairut:
Dar al-Fikr al-Mu‘asir, 2000), him. 11.

27 Muhammad Said Ramadhan Al-Buthi, Dawabit Al-Maslahah FT Al-Shart‘ah Al-Islamiyyah (t,tp:
Mu'’assasat al-Risalah, n.d.), him. 27.

28 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and
International Law (Syracuse, NY: yracuse Univ. Press, 1996), him. 164.

281



Jurnal Ilmiah Penelitian

Volume VI, Nomor 2,

Februari, 2026
E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

“Jika orang kafir melindungi diri mereka dengan berperisaikan sekelompok
kawananan muslim, jika menyerang tawanan itu sama dengan menyerang
tawanan yang tak berdosa. Jika serangan dibatalkan, kaum kafir akan
menyerang balik dan menaklukkan wilayah Islam. Dalam hal ini kita boleh
berargumen, meskipun kaum muslim tidak menyerang perisai itu, toh jiwa
tawan itu tidak akan selamat. Begitu mereka menduduki wilayah muslim
mereka akan memporakporandakan tentara muslim. Kalau sudah demikian
halnya, adalah lebih baik menyelamatkan kaum muslim daripada sebagaian
darinya (baca: tawanan).”?

Pemaknaan ini tentu absah ketika itu, sebab hampir semua pemerintahan semuanya
masih berbasis agama. Menerjemahkan maslahah dengan kemanfaatan mempunyai
kemiripan dengan utilitarianisme, yang mengasumsikan bahwa kemanfaatan dan/atau
kebahagian terbesarlah yang dijadikan patokan. Slogan terkenal utulitarianisme the greatest
happinies for the greatest number, kebahagian/kemanfaatan terbesar untuk jumlah paling
banyak. Menurut An-Na’im, konsepsi metodologi maslahah dan istihsan dengan basis
kemanfatan sekalipun liberal dan progresif pada masanya, akan tetapi dalam konteks negara-
modern tidak memadai lagi. Sebab, dalam negara-bangsa, semua bentuk primordialisme,
baik itu suku, ras, agama, budaya, sudah melebur dalam kata rakyat; semuanya adalah warga
negara yang mempunyai hak dan kewajiban yang sama dan setara. Jika kemanfaatan terbesar
yang dijadikan standar dalam kebijakan publik dan kewargaan, maka akan ada pihak-pihak
tertentu yang tidak bisa terakomodasi. Pihak-pihak tertentu ini, dengan alasan bukan bagian
dari “terbesar itu” bisa terpinggirkan dan terdiskrimansi.

Selain itu, kelemahan maqasid bercorak utilitarianisme adalah mengandaikan
kebaikan komunitas (hak kolektif; kesejahteraan sosial) menjadi kebaikan individual (hak
individual). Akibatnya, demi mewujudkan kebaikan komunal sering mengorbankan dan
mengalahkan hak individual. Dalam konteks negara bangsa, baik hak individual juga hak
komunitas harus tetap dilindungi oleh negara. Kritik sebagian kalangan, yang paling keras
adalah kalangan libertarian, terhadap konsep kebijakan publik yang lebih menekankan hak
atau kesejahteraan umum daripada hak/kesejahteraan individual. Setiap individu
mempunyai kompleksitas kebutuhan masing-masing, tidak bisa digeneralisasi kepada
kebutuhan komunitas. Dalam konteks ini, John Rawls mengajukan justice as fairness,
artinya kesejahteraan individual dijadikan sebagai basis kebijakan publik untuk
kesejahteraan komunal.®® Berangkat dari sini, An-Na’im mengusulkan agar pemaknaan
maslahah juga harus dimaknai sesuai dengan zamannya.

2. Hak Asasi Manusia Sebagai Paradigma Maqasid

Keterbaatasan magqasid dengan corak utilitarianisme mendapat kritik dari An-
Na’im. Menanggulangi keterbatasan ini, An-Na’im mengusulkan agar menjadikan Hak

2% Abu Hamid Al- Gazali, Al-Mustasfa Min ‘llm Al-Usil (Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, n.d.),
hlm. 294.
30 John Rawls, A Theory of Justice (Cambridge: Harvard University Press, 1971), him. 28.

282



Jurnal Ilmiah Penelitian

Volume VI, Nomor 2,

Februari, 2026
E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

Asasi Manusia sebagai basis dan paradigm syariah. Hak asasi yang bersifat universal bisa
mengakomodir semua warga-negara. Dengan begitu, tidak ada lagi warga-negara yang
merasa terdiskriminasi dan tidak mendapatkan keadilan. Maqasid dengan paradigma Hak
Asasi Manusia menjamin akan kesetaraan dan kesaman setiap warga negara. Artinya,
maqasid tidak bisa lagi ditafsirkan hanya kemanfaatan kaum muslim saja, sebab dalam
konsepsi negara-modern, semuanya adalah rakyat, yang harus dilindungi dan dipenuhi hak-
haknya.

Elaborasi An-Na’im tentang Hak Asasi sebagai prinsip dan paradigma kebijakan
publik berpijak pada nilai-nilai universal yang terdapat dalam syariah. Nilai-nilai itu berupa
kesetaraan, keadilan, dan kebebasan. Dengan nilai-nilai universal, maka dalam konteks
negara-bangsa, tidak ada lagi pihak yang superior (kemanfaatan terbesar), melainkan
semuanya mendapat haknya sesuai dengan porsinya masing-masing. Akan tetapi, An-Na’im
menilai bahwa syariah (historis) yang ada dalam sejarah Islam selama ini masih
diskriminatif, terutama terhadap budak, perempuan dan agama di luar Islam.’! Ini terjadi
sebab umat Islam masih berpegang kepada ayat-ayat madaniyah sebagai basis kebijakan
publik. Sebab, dalam konsep naskh klasik, ayat yang terakhir (madaniyah) yang bisa
menasakh ayat yang awal (makkiyah).

Konsepsi ini berimplikasi terhadap penafsiran syariah itu sendiri. Ayat Madiniyah
yang sifatnya partikular dan kontekstual bisa menasakh ayat Makkiyah yang sifatnya
substantif-universal. Dengan meminjam gagasan gurunya, Mahmoud Muhammad Toha.*
An-Naim membalik logika itu, dan mengatakan, yang seharusnya dijadikan sebagai landasan
pengambilan kebijakan publik juga kewargaan adalah ayat-ayat substantif-universal, yakni
Makkiyah. Dengan begitu, syariah bisa berdiolog dengan modernitas, dan memberikan
sumbasing dalam kebijakan publik dan kewarganegaraan. Sebab, ayat-ayat makkiyahlah
yang kompatibel dengan Hak Asasi Manusia.

C. Kewargan dalam Konstruksi Maqasid

Magqasid dengan corak hak asasi manusia itu dijadikan oleh An-Na’im sebagai basis
untuk mengonstruksi konsep kewargaan. Kewargaan sebagai bagian yang tidak bisa
dipisahkan dari negara-modern, mau tidak mau harus berdialog dengan syariah, yang
menurut An-Na’im, masih membeda-bedakan warganya. Syariah umpamanya masih
membedakan jenis sanksi hukum pidana antara muslim dengan non-muslim; syariah juga
masih masih membedakan kelas warga dalam membayar pajak berdasarkan agama; juga,
syariah masih membedakan kewajiban untuk mempertahankan negara antara muslim dengan
non-muslim. Contoh kecil ini hanya sebagian dari —bahasa modern menyebutnya —wilayah
publik. Padahal dalam konsepsi kewargaan, dalam wilayah publik semuanya harus setara
dan sama-sama memperoleh hak-haknya. Kewargaan yang masih “diskriminatif” itu lahir —
langsung atau tidak —dari konsepsi kewargaan yang didasarkan pada maqasid corak

31 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law,
hlm. 171 dan 176.
32 Muhmaoud Muhammad Toha, Al-Risdlah Al-Tsaniyah Min Al-Islam (t.t: t.tp, 1969).

283



Jurnal Ilmiah Penelitian

Volume VI, Nomor 2,

Februari, 2026
E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

utilitarianisme. Dalam konteks inilah, An-Na’im mereformuslasi sekaligus mengkritik
maqasid yang masih bercorak utilitarianisme dengan menggesernya kepada basis hak asasi
manusia.

Kewargaan yang dimaksud oleh An-Na’im adalah bentuk keanggotaan dalam
komunitas politik sebuah wilayah negara dalam konteks globalnya dengan alasan dan tujuan
tertentu.*>> Komunitas politik di sini menggarisbawahi, bahwa kewarganegaraan seseorang
tidak terikat oleh kebangsaan. An-Na’im menolak konsep kewarganegaraan sama dengan
kebangsaan, atau sebaliknya kebangsaan sama dengan kewarganegaraan. Sebab,
perkembangan konsep kewargaan sejak abad 18 M menekankan kewargaan yang setara,
tanpa terjebak kepada kebangsaan. Pernyataan An-Naim ini keluar, sebab menurutnya
negara itu bersifat teritori, bukan kebangsaan apalagi agama.** Hal yang sama kewargaan itu
bersifat global, yakni hak-hak sesoarang sebagai warga kominitas politik tertentu selain
dipenuhi oleh negara, ia juga harus dihormati oleh dunia internasional. Dengan demikian,
konsepsi kewargaan itu bersifat universal, dan harus djunjung tinggi oleh siapapun.

1. Prinsip Kewarganeraan

Kewargaan dengan asumsi bahwa semua orang yang terikat di dalam komunitas
politik setara dan sama, memiliki prinsip-prinsip yang dijadikan sebagai acuan. Sebelum
mengidentifikasi bagaimana prinsisp kewargaan yang ditawarkan oleh An-Na’im, penulis
menyodorkan tentang mazhab-mazhab kewargaan terlebih dahulu. Ini diketengahkan, agar
posisi An-Na’im bisa diketahuai, dan dari ketegori ini bisa ditarik prinsip-prinsip kewargaan
yang ditawarkan An-Na’im.

Dalam pemikiran konsep kewargaan, setidaknya ditemukan tiga mazhab utama.
Pertama, kewarganegaraan republik. Kewarganegaraan ini momposisikan keutuhan negara
sebagai yang paling utama.’® Warga-negara yang paling patriotis adalah warga yang
memberikan sumbangsih kepada keutuhan negara. Keutuhan negara sering dijaga dengan
cara-cara militeristik. Negara sebagai otoritas yang mempunyai kedaualatan penuh sering
menyalahgunakan keutuhan itu menjadi keutuhan penguasa. Dalam konteks ini, para militer
dan pihak yang ikut mempertahankan keamanan nagara menjadi warga negara kelas satu.
Sementara warga yang kurang memberikan kontribusi atau berseberangan dengan visi
pemerintah dipinggirkan, tidak jarang dianggap bukan sebagai warga-negara.

Kedua, kewarga-negaraan liberal. Model kewargaan ini adalah kelanjutan dari
semangat aufklarung, yang memberikan kepada akal kemerdakaan mutlak, dan menjunjung
hak-asasi manusia. *® Penetrasi Gereja juga persekongkolan penguasa dengan gereja sering
membawa dampak buruk kepada warganya kepada pemenuhan hak-hak warganya. Sebagai
reaksi, warga menuntut kebebasan dan menyuarakan agar agama ditempatkan di ruang
privat. Ketiga. Kewargaan multikultural. Kewargaan ini berangkat dari kelemahan dua

33 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a, him. 126.

34 An-Na’im, hlm. 30.

35 Freddy K. Kalidjernih, Puspa Ragam Konsep Dan Isu Kewarganegaraan (Bandung: Widya Aksara
Press, 2009), hlm. 22.

3¢ Ignasius Jaques Juru, Dislokasi Wacana Kewargaan: Melampaui Liberalisme Menuju Wacana
Agnostik (Yogyakarta: RCPG Universitas Gajah Mada, 2013) hlm, 33.

284



Jurnal Ilmiah Penelitian

Volume VI, Nomor 2,

Februari, 2026
E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

model kewargaan di atas, yang menyatakan semua warga negara dianggap unik dan berhak
untuk mengada di depan negara. Semua kelompok budaya harus diberikan posisi yang sama
sesuai dengan identis masing-masing.’’” Kelemahan model kewargaan ini, ketika semua
kelompok budaya diberikan posisi yang sama, malah memperlebar jarang eksklusifitas
kelompok masing-masing. Sebab, setiap kelompok fokus ke dalam budayanya masing-
masing.

Konsep kewargaan yang digagas An-Na’im melampuai ketiga model kewargaan di
atas. Pertama, An-Na’im tidak mendominankan keutuhan negara seperti dalam konsep
kewargaan republik, akibatnya terjadi hirakisitas warga-negara. Ini dilihat dari konsep
konstitusioanalisme, hak asasi manusia, juga pemisahan agama dan negara yang dijadikan
kerangka acuan oleh An-Na’im. Kedua, An-Naim menolak memposisikan agama ke dalam
wilayah privat layaknya dalam konsep kewargaan liberal. An-Naim masih memberikan
tempat kepada agama untuk ikut berkontribusi dalam wilayah publik. Ini dilihat dari gagasan
An-Naim tentang keterhubungan agama dan politik. Ketiga, untuk menutupi kelemahan
konsep kewargaan multikultural, An-Na’im menggagas reason public untuk mengikis
jurang eksklusifitas identitas budaya masing-masing. Elaborasi prinsip-prinsip yang digagas
An-Na’im akan terlihat di bawah ini.*®

a. Konstitusionalisme

Kosntitusionalisme merupakan prinsip pertama dan utama dalam kewargaan.
Konstitusi dimaksud An-Naim adalah prinsip hukum organik dan dasar suatu bangsa dan
negara yang menetapkan sifat dan konsep pemerintahan, mengorganisasi, mengatur,
membagi, dan membatasi fungsi-fungsi departeman serta menentukan cara menggunakan
kekuasaan. Konstitusionalisme adalah teori yang mendasarkan sesuatu yang berkaitan
dengan pemerintah dalam menjalankan negara harus selalu berpijak pada konstitusi. Oleh
sebab itu, segala kebijakan publik harus berpijak pada konstitusi. Bahasa sederhana An-
Na’im, negara konstitusional adalah pemerintahan berdasarkan hukum, bukan berdasarkan
orang-orang (government of law and not of man).

|Gagasan konstitusionalisme An-Na’im tidak berhenti hanya sekadar sebagai dasar
negara dan pedoman pemerintahanan, melainkan konstitusi yang bertujuan. Tujuan utama
konstitusi adalah menciptakan kesetaraan (equality) dan rasa keadilan (justice).*
Kebermaksud-an konstitusi ini mempunyai titik temu dengan nilai-nilai substantif-universal
dari syariah, yakni keadilan (al-adl) dan kesetaraan (a/-musawamah) dalam tataran makro.
Rasa kesetaraan dan keadilan sebagai tujuan pokok konstitusi harus masuk dalam setiap
segmen warga-negara (penduduk), baik dalam hal politik, ekonomi, pembanguan, maupun
kultur masing-masing. Hanya dengan menjalankan kedua tujuan konstitusi ini suatu negara
bisa disebut sebagai negara konstitusional.

Tujuan konstitusi ini bisa dicapai jika syarat-syarat terpenuhi. Pertama, penataan
pada level konsitusi juga pada level peraturan yang ada di bawah konstitusi. Artinya

37 Will Kymlicka, Kewargaan Multikultura (Jakarta: LP3ES, 2011), hlm. 51.

38 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari ‘a, hlm. 84.

39 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law
hlm, 70.

285



Volume VI, Nomor 2,

,\ Jurnal Ilmiah Penelitian

]IA Februari, 2026
|
E-ISSN : 2746-4571

U FE

P-ISSN :2746-3966

kesetaraan hak dan kewajiban warga negara harus tercermin secara koheren dalam
rasionalitas dan hirarki perundang-undangan di bawah konstitusi. Kedua, adanya
keseragaman hukum yang bersifat nasional. Ini bukan berarti menafikan pluralitas kultural
warga negara, melainkan nilai-nilai yang bisa dipertemukan dalam lintas kultural itulah yang
dijadikan sebagai pedoman hukum nasional. Artinya ketika terjadi pertentangan antara
hukum nasional dengan pluralitas kultural, maka dicari titik-temu. Titik temu itu dijalankan
dengan cara: negara bisa mengakomodasi keinginan masyarakat, tetapi pada saat yang sama
masyarakat juga harus mengadakan transformasi internal.

Ketiga, tidak adanya diskriminasi agama, ras, maupun ideologi dalam rekrutmen
jabatan-jabatan kenegaraan. Ketentuan ini harus diundangkan dalam peraturan negara.
Dengan demikian, semua lembaga negara harus menerapakan prinsip equal opportunity
(kesempatan yang sama) bagi setiap warga negara. Keempat, adanya akuntabilitas publik
dalam negara.*® Keterbukaan dua arah, yakni negara dan warga-negara harus terwujud.

Gagasan An-Na’im tentang konstitusi yang bertujuan (kesetaraan dan keadilan)
bagi setiap warga negara mengkritisi sifat konstitusi syariah. Menurutnya sifat dan sumber
kekuasaan syariah sangat tinggi. Dalam sejarahnya, kekuasaan eksekutif, legislatif, dan
yudikatif hampir semuanya di tangan satu orang peminpin. Akibatnya sering terjadi totaliter
yang berujung tidak terpenuhinya tujuan dari konstitusi itu sendiri. Selain itu, dalam sejarah
konstitusi syariah, partisipasi politik warga-negara tidak terakomodir. Tidak tersedianya
media konsultasi warga berakibat banyak hak-hak warga yang tidak tersentuh. Kebijakan
publik umpanya selalu berawal kebijaksanaan khalifah, yang sifatnya suka rela. Akibatnya
banyak kebijakan publik yang tidak senafas dengan tujuan konstitusi, yakni kesetaraan dan
keadilan.

Konstitusionalisme menjamin hak setiap warga tanpa membeda-bedakan ras, suku,
bahasa, budaya, agama dan kepercayaan mereka. Dengan begitu setiap warga bisa terlibat
dalam proses perumusan kebijakan publik dan perundangan-undagan yang sesuai dengan
tujuan konstitusi. Semua ini bisa terlaksana, jika syarat-syarat yang disebutkan di atas bisa
berjalan.

b. Hak Asasi Manusia

Konstitusionalisme seperti yaang disebutkan di atas harus menjamin dan
melindungi hak asasi manusia. Hak asasi sebagai hak dasar yang dibawa manusia sejak lahir
merupakan hak-hak konstitusional setiap warga-negara yang harus tertuang dalam
konstitusi. Artinya hak asasi manusia harus bisa menjiwai konstitusi sebagai kitab suci
bersama. Hak asasi manusia itu ibarat bentuk materilnya, konstitusi ibarat bentuk formalnya.
Dengan demikian, seluruh aturan perundang-undangan harus selalu memelihara hak asasi
manusia. Ini dilakukan, sebab, hak asasi manusia tanpa legetimasi hukum tidak akan
mempunyai kekuatan yang berarti. Keduanya ibarat dua sisi koin mata uang. Tertuangnya
semangat HAM dalam peraturan, setiap warga negara bisa saling menghormati dan menjaga
haknya masing-masing, yang jika dilanggar negara bisa tutun tangan.

40 Moh Dahlan, 4bdullah Ahmed An-Na'im: Epistemologi Hukum Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar,
2009), hlm. 201.

286



Volume VI, Nomor 2,

,\ Jurnal Ilmiah Penelitian

]IA Februari, 2026
|
E-ISSN : 2746-4571

U FE

P-ISSN :2746-3966

Hak asasi sebagai basis kewargaan memposisi setiap individu sebagai manusia
yang sama dan setara.*! Hak-hak dasar, mulai dari hak individual (hak sipil, hak politik, dan
hak beragama), hak komunal (hak sosial, ekonomi, dan budaya) sampai kepada hak
lingkungan (keterjagaan lingkungan) harus dijaga dan dilindungi oleh negara. Dalam proses
perlindungan ini negara harus mengacu kepada prinsip yang pertama, yakni
konstitusionalisme —sebagai pedoman. Konsekuensinya dalam konstek negara-modern tidak
ada hirarkisitas dan pembedaan kelas, baik itu berdasar agama, budaya, maupun kelas sosial.
Seluruhnya adalah warga-negara yang dalam tataran politik disebut sebagai rakyat.

Prinsip konstitusionalisme dan hak asasi manusia menurut An-Na’im memberikan
peluang yang sama kepada semua lapisan warga-negara. Semua individu yang sudah terikat
dengan komunitas politik tertentu sudah melebur dalam satu identitas yang disebut dengan
warga-negara.*? Dengan demikin, identitas yang masih berpotensi untuk membeda-bedakan,
tidak bisa digunakan dalam konstek bernegara. Maka konsep ummat yang ada dalam Islam
hanya bisa digunkan dalam komunitas kaum muslimin saja, sebab kata itu adalah eksklusif
hanya milik umat Islam.

Universalitas hak asasi manusia bisa didialogkan dengan prinsip-prinsip syariah.
Prinsip-prinsip syariah yang dimaksud An-Na’im adalah ayat-ayat Makkiyyah. Sebab,
syariah dalam pengetian historis menurut An-Na’im masih mempunyai problematikan
dengan hak asasi manusia, yakni masalah perbudakan, gender, dan agama. Sekalipun Islam
berusaha menghapuskan perbudakan dan memberikan solusi agar perbudakan bisa dihapus,
akan faktanya dalam Islam institusi perbudakan masih ada. Bahkan tak jarang, dalam kitab-
kitab fikih ulama melegitimasi perbudakan. Begitu juga dalam gender masih terjadi
diskriminasi, tidak jarang diskriminasi itu masuk ke wilayah publik. Hal yang sama dalam
hubungan lintas agama. Syariah historis masih diskriminatif dalam hal-hal tertentu. Masalah
perkawinan, pembagian waris, pajak, dan keamanan negara antara muslim dengan non-
muslim masih terjadi perbedaan yang tajam.

Dengan menjadikan ayat-ayat Makkiyah sebagai basis, maka syariah bisa
dikonstruksi agar kompatibel dengan hak asasi manusia.*’ Sebab ayat Makkiyah inilah yang
mempunyai nilai-nilai substantif-universal. Dalam bahasa diplomatik, An-Naim
mengatakan, ketika syariah bertentangan dengan Hak Asasi Manusia, maka saya berusaha
untuk mempertemukannya; akan tetapi, ketika kedua komptibel, saya lebih suka memakai
hak asasi manusia sebagai ekspresi dari syariah.

2. Semua Warganegara, Tidak Ada Zimmi

Berdasarkan prinsip-prinsip kewargaan yang bangun oleh An-Naim, bisa
disimpulkan dalam koteks negara-modern semuanya adalah warganegara (al-muwathin)
tidak ada zimmi (la zimmiyun). Zimmi dalam terminologi fikih klasik dialamatkan kepada
non-muslim yang mau menerima pemerintahan Islam dan tidak ada usaha untuk
membangkang melalui perang. Mereka diberikan keamanan oleh negara sekaligus

4 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari ‘a hlm. 179-181.

42 An-Na’im, hlm. 84-85.

43 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law,
hlm. 171-2.

287



Volume VI, Nomor 2,

,\ Jurnal Ilmiah Penelitian

]IA Februari, 2026
|
E-ISSN : 2746-4571

U FE

P-ISSN :2746-3966

dibebaskan dari kewajiban militer dan zakat. Sebagai gantinya, mereka wajib membayar
pajak Seluruh kebijakan publik juga perundang-undangan harus memposisikan semua
kalangan yang terikat sebagai warga yang satara.** Kewargaan seseorang tidak lagi dilihat
berdasarkan agama dan keyakinan mereka, melainkan sesuai dengan keterikan seseorang
dengan komunitas politik, yang dalam hal ini adalah negara.*’ Keterikatan ini dilakukan
dengan adanya kontrak sosial. Kontrak sosial ini adalah sebuah fakta semuanya mempunyai
hak dan kewajiban yang setara. Ketika warga melaksanakan kontrak sosialnya, yaitu
membayar pajak umpanya, maka dalam saat yang sama, negara juga harus melaksanakan
kontrak sosialnya dengan melindungi hak-hak warganya.

Pelaksanaan kontrak sosial oleh negara harus tetap berpegang kepada prinsip
kewargaan di atas, yakni konstitusionalime yang bertujuan menciptakan kesetaraan (equel)
dan keadilan (justice); hak asasi manusia, dan public reason berbasis maqasid. Prinsip
kewargaan ini menghilangkan hirakisitas yang selama ini ada dalam konsep kewargaan pra
negara modern. Konsekuensi semua warga-negara adalah, bahwa semuanya sama di depan
hukum dan seluruh hak pokoknya —dalam maqasid disebut dengan al-kuliyah al-khamsah —
harus dilindungi oleh negara.

Konsekuensi logis dari prinsip semua warga negara adalah adanya persamaan di
depan hukum. Persamaan ini dinikmati dan bisa diakses oleh seluruh kalangan dalam semua
level. Bentuk kewargaan pra negara-bangsa berbentuk Piramida, yakni semakin tinggi kelas
seseorang semakin bisa ia menikmati hukum —tidak berlaku lagi. Dalam kewargaan model
negara bangsa, semua jenis kelamin, laki perempuan; agama, muslim dan non-muslim, suku,
budaya, semuanya setara. Dengan adanya kesetaraan inilah menurut An-Na’im seluruh
lapisan masyarakat dengan latarbelakang mereka masing-masing bisa berkontribusi dalam
formulasi kebijakan publik, dan kebijakan publik akan diterima oleh semua kalangan.*®

Prinsip persamaan di depan hukum ini digunakan oleh An-Na’im untuk
mereformulasi syariah. Menurutnya, syariah masih belum sampai kepada level ini, sebab
dalam doktrinnya masih ada pembedaan-pembedaan. Dalam kasus hukum pidana, diyat
yang diberikan kepada korban antara muslim dan non-muslim belum setara; dalam hal
peradilan, kesaksian laki dan perempuan belum sama; dalam hal hukum keluarga, warisan
yang diterima oleh laki dan perempuan belum setara.*’

Persamaan di depan hukum membuka peluang untuk terlindunginya hak-hak
mendasar , yang dalam magqasid disebut dengan al/-dharuriyat, kebutuhan mendasar. Hanya
dengan adanya persamaan hukumlah, hak-hak mendasar ini bisa dilindungi. Al-dharuriyah
yang dimaksud adalah al-kulliyah al-khamsah (lima kebutuhan pokok),*® yakni hifz al-din
(melindungi agama), hifz al-nafs (melindungi jiwa), hifz al- ‘aql (melindungi akal), hifz al-
nasl (keluarga), dan hifz al-mal (melindungi harta). Perlindungan terhadap prinsip yang lima
ini merupakan hal mendasar bagi kehidupan warga-negara.

4 Fahmi Huwaidi, Muwatiniin La Dhimmiyyin (Kairo: Dar al-Shuriiq, 1999), him. 117.

4 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shari‘a, hlm. 126.

4 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law,
hlm. 100.

47 An-Na’im hlm, 89-91.

48 Jamaluddin Athiyah, Nahw Taf il Maqasid Al-Syari ‘Ah (Damaskus: Dar al-Fikr, 2003), hlm. 28.

288



Jurnal Ilmiah Penelitian

Volume VI, Nomor 2,

Februari, 2026
E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

Hifz al-din merupakan manifestasi kebebasan beragama dan berkeyakinan. Negara
memberikan ruang untuk beribadah dan mengekpresikan agama dan keyakinan dari setiap
warga-negara. hifz al-nafs merupakan hak terhadap martabat manusia, harga diri, dan
kehormatnnya. Hak untuk mengakses pendidikan merupakan pelaksanaan dari hifz al- ‘aql.
Semua warga harus setara dan sama-sama mempunyai kesempatan dalam menempuh
jenjang pendidikan. Hal yang sama dengan jaminan sosial (hifz al-nasl), institusi keluarga
bisa kokoh dan berkelanjutan ketika ada jaminan sosial terhadap warga-negara. Dalam
ekonomi (hifz al-mal) pun negara harus mempsosikan semua warga-negara sejajar.

4. Kesimpulan

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa relasi antara syariah dan negara-bangsa
tidak dapat direduksi pada dikotomi integrasi total atau pemisahan mutlak. Melalui
pembacaan filosofis atas pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na‘im, penelitian ini menegaskan
bahwa format yang paling memungkinkan bagi keberlangsungan syariah dalam ruang publik
modern adalah model keterpisahan agama dan negara sebagai institusi formal, disertai
keterhubungan syariah dengan politik melalui mekanisme public reason dalam kerangka
konstitusionalisme dan hak asasi manusia. Dengan pembedaan konseptual antara negara dan
politik, An-Na‘im menolak pemaksaan prinsip-prinsip syariah oleh otoritas negara, namun
pada saat yang sama menegaskan bahwa syariah tetap memiliki signifikansi etis dalam
proses politik dan perumusan kebijakan publik.

Dalam konfigurasi tersebut, magasid diposisikan sebagai mediator yang
memungkinkan nilai-nilai universal syariah, seperti keadilan, kesetaraan, kebebasan, dan
kemaslahatan, diterjemahkan ke dalam bahasa publik yang inklusif dan dapat diterima oleh
seluruh warga negara tanpa distingsi agama maupun identitas kultural. Penelitian ini
sekaligus mengidentifikasi keterbatasan corak magasid utilitarian yang berorientasi pada
“kemanfaatan terbesar”, karena berpotensi meminggirkan kelompok minoritas dalam
konteks kewargaan modern. Dengan menafsirkan magqasid dalam horizon HAM, tawaran
An-Na‘im menghadirkan model dialektika syariah-negara yang lebih kompatibel dengan
prinsip kewargaan yang setara dan pluralitas politik negara-bangsa modern, sekaligus
membuka ruang bagi partisipasi etis syariah dalam ruang publik tanpa harus dilembagakan
sebagai otoritas negara.

Daftar Pustaka

Ahmad Raysuni dan Muhammad Jamal Barut. Al-ljtihad: Al-Nass, AI-Wagqi®, Al-Maslahah.
Bairut: Dar al-Fikr al-Mu‘asir, 2000.

Al-Buthi, Muhammad Said Ramadhan. Dawabit Al-Maslahah Fi Al-Shari ‘ah Al-Islamiyyah.
t,tp: Mu’assasat al-Risalah, n.d.

Al-Jabiri, Muhammad Abid. A/-Muthaqqafiin Fi Al-Hadarah Al-‘Arabiyyah: Mihnat Ibn
Hanbal Wa Nakbat Ibn Rushd. Bairut: Markaz Dirasah al-Wihdah al-Arabiyah, 2005.

An-Na’im, Abdullahi Ahmed. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of

289



- Jurnal Ilmiah Penelitian R

]IJ Februari, 2026
FH

U o E-ISSN : 2746-4571

P-ISSN :2746-3966

Shari ‘a. Massachusetts: Harvard University Press, 2009.

. Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah. Bandung:
Mizan, 2007.

. Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International
Law. Syracuse, NY: yracuse Univ. Press, 1996.

An-Nabhani, Taqiyuddin. Nizam Al-Islam. t,tp: Hizbuttahrir, 2001.
Athiyah, Jamaluddin. Nahw Taf il Maqgasid Al-Syari‘Ah. Damaskus: Dar al-Fikr, 2003.

Auda, Jasser. Figh Al-Magasid: I'nat Al-Ahkam Al-Shar ‘iyyah Bi-Magqasidiha. Herndon,
VA: International Institute of Islamic Thought, n.d.

. Magqasid Al-Shari‘Ah: Dalil AI-Mubtadi’In. Bairut: al-Ma’had al-‘Alami li al-Fikr
al-Islamy, 2011.

Budiman, Arief. Teori Negara: Negara, Kekuasaan, Dan Ideologi. Jakarta: PT. Gramedia,
2002.

Dahlan, Moh. Abdullah Ahmed An-Na’im: Epistemologi Hukum Islam. Y ogyakarta: Pustaka
Pelajar, 2009.

Fanani, Muhyar. Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai Cara
Pandang. Ke-2. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010.

Gazali, Abu Hamid Al-. Al-Mustasfa Min ‘Ilm Al-Usal. Bairut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah,
n.d.

Hallaq, Wael B. Ancaman Negara Bangsa: Islam, Politik. Dan Problem Moral Modernitas.
Edited by Terj. Akh. Minhaji. Yogyakarta: Suka Press, 2015.

. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament. New
York: Columbia University Press, 2013.

Huwaidi, Fahmi. Muwatiniin La Dhimmiyyun. Kairo: Dar al-Shurtq, 1999.

Juru, Ignasius Jaques. Dislokasi Wacana Kewargaan: Melampaui Liberalisme Menuju
Wacana Agnostik. Yogyakarta: RCPG Universitas Gajah Mada, 2013.

Kalidjernih, Freddy K. Puspa Ragam Konsep Dan Isu Kewarganegaraan. Bandung: Widya
Aksara Press, 2009.

Kymlicka, Will. Kewargaan Multikultura. Jakarta: LP3ES, 2011.

MD, Mahtud. Dasar Dan Struktur Ketatanegaraan Indonesia. Yogyakarta: Rineka Cipta,
2001.

Rawls, John. 4 Theory of Justice. Cambridge: Harvard University Press, 1971.

Saed, Abadullah, Hasan Saeed. Freedom of Religion, Apostasy, and Islam. Aldershot, Hants,
England ; Burlington, VT: Asghate, 2004.

Toha, Muhmaoud Muhammad. Al-Risalah Al-Tsaniyah Min Al-Islam. t.t: t.tp, 1969.

290



