
 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

274 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

MAQASID, KEWARGAAN, DAN PUBLIC REASON:  

DEALEKTIKA SYARIAH DAN NEGARA-BANGSA PERSPEKTIF  

ABDULLAHI AHMED AN-NA‘IM 

 

Hamka Husein Hasibuan*, Mhd. Yadi Harahap**, Sukiati***, Nur Asiah**** 

Unviversitas Islam Negeri Sumatera Utara 
Email: hamka.husein@gmail.com*, mhdyadiharahap@uinsu.ac.id**, sukiatisugiono@uinsu.ac.id***, 

nurasiah@uinsu.ac.id**** 

 

 

Abstrak 

Artikel ini merupakan studi terhadap dialektika relasi antara syariah dan negara-bangsa dalam 

perspektif Abdullahi Ahmed An-Na‘im, dengan fokus pada isu kewargaan (citizenship), maqaṣid, 

dan public reason. Lahirnya negara-bangsa modern (nation-state) dengan prinsip kesetaraan 

kewargaan dipandang problematik ketika dihadapkan dengan syariah historis yang menyisakan 

diferensiasi status sosial-keagamaan. Melalui penelitian normatif dengan pendekatan filosofis 

terhadap karya-karya utama An-Na‘im, studi ini menemukan bahwa An-Na‘im menolak baik model 

penyatuan agama dan negara maupun sekularisme yang menyingkirkan agama dari ruang publik. Ia 

mengajukan format alternatif berupa keterpisahan agama dan negara sebagai institusi formal di satu 

sisi, sekaligus keterhubungan agama dengan politik melalui mekanisme nalar publik (public reason) 

dalam bingkai konstitusionalisme dan hak asasi manusia, di sisi yang lain. Dalam kerangka tersebut, 

maqaṣid  diposisikan sebagai mediator normatif yang menerjemahkan nilai-nilai universal syariah: 

keadilan, kesetaraan, dan kemaslahatan, ke dalam kebijakan publik dan standar kewargaan secara 

inklusif. Studi ini juga mengkritik corak maqaṣid utilitarian yang berorientasi pada kemanfaatan 

terbesar, karena berpotensi melanggengkan eksklusi terhadap kelompok minoritas. Dengan 

menafsirkan maqaṣid dalam paradigma HAM, An-Na‘im menawarkan model relasi syariah-negara 

yang kompatibel dengan prinsip kewargaan ala negara-bangsa (nation-state).  

 

 Kata kunci: Syariah, kewargaan, maqasid, nation-State, dan nalar publik 

 

 

1. Pendahuluan 

Lahirnya negara-bangsa (nation-satate) yang inklud di dalamnya konsep 

kewargaan (citizenship) menjadi satu problematika ketika dihadapkan dengan syariah. 

Konsep kewargaan menyatakan, semua individu setara, tidak ada kelas satu dan kelas dua; 

semua sama di depan Negara. Kewargaan adalah bagian inheren dari konsep negara-modern 

yang tidak ditemukan di era pra negara-bangsa. Konsep ini tentu menjadi sesuatu yang baru 

dalam dunia Islam, sebab sebagaimana dikemukakan Wael B. Hallaq, syariah (tentu yang 

dimaksud di sini adalah syariah historis) selama berabad-abad lamanya mempunyai 

paradigma, peradaban, dan historisitas yang sudah dibangunnya, yang berbeda dengan 

mailto:hamka.husein@gmail.com
mailto:mhdyadiharahap@uinsu.ac.id
mailto:sukiatisugiono@uinsu.ac.id
mailto:Nurasiah@uinsu.ac.id


 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

275 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

nation-state (negara-bangsa).1  Historisitas syariah menunjukkan, masih ada pembedaan 

kelas kewargaan antara laki-laki dan perempuan, muslim dan non-muslim, merdeka dan 

budak.  

Kondisi seperti ini memunculkan satu pertanyaan besar: Bagaimana menyikapi 

konsep kewargaan ala negara-modern ketika berhadapan dengan syariah? Dalam konteks ini 

muncul tawaran dan format pemikiran yang diutarakan oleh para pemikir. Format pemikiran 

yang ditawarkan terbentang dari pandangan yang menolak salah satunya, tidak adanya 

kompatibilitas keduanya (syariah dan nation-state tidak dapat berjalan secara sinergis), 

hingga pada pendekatan yang berupaya menghadirkan dialog dan titik temu antara kedua 

entitas tersebut.  

Proyek khilafah yang digagas oleh Taqiyuddin an-Nabhani secara tegas 

menyatakan bahwa syariat harus dijadikan sebagai rujukan utama dalam perumusan 

kebijakan publik, pengambilan keputusan politik, serta pengelolaan kekuasaan. Syariat, 

sebagai landasan normatif transendental yang diyakini bersumber dari Tuhan dan memiliki 

karakter menyeluruh (syāmil) serta sempurna (kāmil), diposisikan sebagai basis 

epistemologis dan normatif dalam pembentukan struktur politik dan hukum publik.2   

Berdasarkan kerangka pemikiran tersebut, konsep kewargaan dalam negara-bangsa 

yang mensyaratkan prinsip kesetaraan warga negara dipandang tidak sejalan dengan spirit 

normatif syariat, sehingga mesti ditolak. Dengan demikian, dalam perspektif an-Nabhani, 

relasi antara syariat dan nation-state bersifat antagonistik dan tidak memungkinkan untuk 

dipertemukan secara konseptual. 

Bebeda dengan An-Nabhani, Wael B. Hallaq melihat bahwa paradigma syariah dan 

nation-state adalah dua yang berbeda. Negara-bangsa beranjak dari tradisi pemikiran 

Pencerahan (Enlightenment) yang menempatkan manusia sebagai subjek utama: awal dan 

akhir dari semuanya, serta memisahkan secara tegas antara ranah normatif (yang 

seharusnya), merepresentasikan nilai-nilai moral, dan ranah empirik (yang senyatanya),  

yang berkaitan dengan realitas sosial manusia. Sementara, syariah tidak mengenal dikotami 

itu. Dalam paradigma syariah, manusia bukanlah awal dan akhir dari segalanya, dan tidak 

ada pemisahan antara yang seharusnya (etis-moral) dan senyatanya (empirik-praksis).3 

Atas dasar perbedaan ontologi ini, Hallaq sampai pada konklusi bahwa ummat 

Islam tidak bisa menjadikan syariat (dengan segala historisitas, paradigma, dan 

peradabannya) sebagai fondasi normatif dalam negara-bangsa modern, karena institusi 

tersebut merupakan produk peradaban Barat modern yang berpijak pada paradigma 

Pencerahan, sebuah paradigma yang, menurutnya, tidak hanya berbeda, tetapi juga 

problematis dalam kaitannya dengan kerangka syariat. 

Tanpa terjebak pada dua kutub pemikiran di atas, Abdullah Ahmed An-Na‘im 

berupaya merumuskan format alternatif hubungan antara syariat dan negara-bangsa. Salah 

satu fokus analisisnya adalah konsep kewargaan. Menurut An-Na‘im, syariat dan konsep 

kewargaan dalam kerangka negara-bangsa dapat didialogkan secara konstruktif. Lebih jauh, 

                                                 
1 Wael B. Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament (New 

York: Columbia University Press, 2013), hlm. ix. 
2 Taqiyuddin An-Nabhani, Niẓām Al-Islām (t,tp: Hizbuttahrir, 2001), hlm. 82. 
3 Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament, hlm. 12-13. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

276 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

syariat dipandang tetap dapat berperan dalam ruang publik, namun keterlibatan tersebut 

harus dimediasi melalui public reason (nalar publik) dalam bingkai konstitusionalisme, hak 

asasi manusia, dan kewargaan.4 Dengan latar belakang di atas, pertanyaan pokok tulisan 

adalah, bagaimana dealektika syariah dan konsep kewargaan ala nation-state menurut 

Abdullahi Ahmed An-Na’im?  

 

2. Metode Penelitian 

Penelitian ini adalah penelitian normatif dengan pendekatan filosofis. Pendekatan 

filosofis digunakan untuk melihat fundamental structure dan ide-ide dasar An-Na’im dalam 

melihat relasi syariah dan negara-bangsa (nation-state).5 Data yang digunakan berasal dari 

sumber-sumber literatur kepustakaan yang berkaitan dengan pemikiran An-Nai’im, di 

antaranya: Islamic and the Secular State (2009), Toward an Islamic Reformatian: Civil 

Liberties, Human Right, and International Law (1996), Islam and Human Right: Selected 

Essays of Abdullah Ahmed An-Na’im (2010), serta berbagai tulisan yang berkaitan dengan 

objek penelitian. Dengan begitu, teknik pengumpulan data adalah teknik kepustakaan, 

dimulai dari dokumentasi, identifikasi, dan klasifikasi sesuai objek penelitian secara 

sistematis dengan cara: diawali reduksi data, kemudian dibuat teks naratif setelah itu baru 

dibuat penyimpulan dengan tetap berpegang pada pendekatan filosofis.  

 

3. Hasil dan Pembahasan 

A. Syariah, Negara, dan Politik: Keterpisahan dan Keterhubungan  

Negara modern yang didasarkan pada kesepakatan bersama (konstitusi) adalah 

format bentuk negara yang dominan saat ini. Dalam konsepnya, negara-modern harus bisa 

mengakomodir semua golongan dan melindungi segala hak warga negaranya. Negara harus 

bersifat netral terhadap berbagai ragam latar belakang dari warga-negara, baik itu etnis, suku, 

ras, bahasa, agama, kepercayaan serta budaya.6 Negara demokratis adalah negara yang bisa 

memberikan kesetaran bagi semua warganya. Jika asumsinya negara harus bersifat netral, 

maka  negara tidak boleh berpihak atau memaksakan doktrin agama tertentu sebagai 

landasan formal, dan memaksakan itu kepada setiap warga-negara yang background 

agamanya sangat plural.7 Di sini terjadi dua kutub: di satu sisi negara secara konsepsional 

harus stril dari penetrasi dari luar, selain hasil kesepakatan bersama; di sisi lain, syariah 

sebagai landasan moral bagi muslim, dipercayai bersifat sempurna (kamil) dan komprehensif 

(syamil), mengatur semua aspek dan lini kehidupan manusia. 

                                                 
4 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa (Massachusetts: 

Harvard University Press, 2009), hlm. 84-111. 
5 Muhyar Fanani, Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai Cara Pandang, ke-2 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010), hlm. 12. 
6 Arief Budiman, Teori Negara: Negara, Kekuasaan, Dan Ideologi (Jakarta: PT. Gramedia, 2002), 

hlm. 27. 
7 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa, hlm. 1. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

277 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

Mendialogkan dua kutub yang kontradiktif itu melahirkan tiga format hubungan 

negara dan agama, yakni penyatuan agama dan negara (integrated); persinggungan agama 

dan negara (intersectional); dan pemisahan agama dan negara (sekularistik). Format yang 

pertama merupakan suatu yang mustahil, sebab, meminjam bahasa Hallaq, negara-modern 

dan syariah mempunyai paradigma yang berbeda.8 Dengan alasan, negara Islam (Islamic 

state) dengan menggunakan definisi negara-modern bersifat kontradiksi. Format yang kedua 

belum ada kejelasan dalam konteks dan pada level apa negara dan agama bersinggungan. 

Bagitu juga format yang ketiga, sekularistik dengan pengertian menegasikan fungsi agama 

dalam wilayah publik  menyalahi kodrat manusia sebagai makhluk yang beragama dan 

menyalahi historisitas agama itu yang mempunyai dimensi publik.9   

 Keterbatasan format hubungan di atas, Abdullahi Ahmed An-Na’im menawarkan 

format alternatif sebagai elaborasi dari ketiga format di atas. Tawaran itu disebut dengan 

sekularisme, tetapi dengan catatan, An-Na’im memberikan pengertian sekularisme versinya 

sendiri. Sekularisme yang dimaksud An-Na’im adalah keterpisahan agama dan negara di 

satu sisi, dan keterhubungan agama dan politik di sisi yang lain.10  Menurut An-Na’im, debat 

yang berkepanjangan selama ini terjadi, sebab kita belum membedakan antara negara 

sebagai institusi formal di satu sisi dengan politik sebagai strategi yang dinamis di sisi yang 

lain.  

Menegosiasikan syariah dalam konteks negara modern hanya bisa dilakukan jika 

antara negara dan politik bisa dibedakan. Implikasi dari pengertian ini, maka An-Na’im 

menolak menjalankan prinsip-prinsip syariah melalui kekuatan negara yang memaksa, 

begitu juga An-Na’im menolak syariah ditarik dari kehidupan publik.11 Artinya syariah tidak 

boleh dipaksakan oleh negara di satu sisi, tetapi saat yang sama, syariah juga tidak boleh 

disingkirkan dari ruang publik, atau hanya diberlakukan di wilayah privat saja, di sisi yang 

lain. Dengan pembedaan dua hal ini, menurut An-Na’im masa depan syariah mendapat 

momentumnya.  

1. Karakteristik Negara Bangsa (Nation-State) 

Keterpisahan agama dan negara di satu sisi, serta keterhubungan agama dan politik 

di sisi yang lain, lahir dari karakteristik negara-modern itu sendiri. Negara modern dibangun 

berdasar teritorial, bukan berdasar agama, dengan kekuasaan yang bersifat sentral yang 

didasari dengan kesepakatan-kesepakatan bersama.12 Dengan demikian, konstitusi adalah 

                                                 
8 Hallaq menyimpulkan setidaknya ada tiga poin besar yang membedakan negara dengan syariah, 

yakni kedaulatan, paradigma, dan moral. Dalam negara-modern kedaulatan tertinggi berada pada negara, 

sementara kedaulatan dalam syariah berada pada Allah. Paradigma negara-modern membedakan apa yang 

seharusnya dengan apa yang senyatanya; syariah tidak membedakan keduanya. Negara-modern memisahkan 

antara nilai dan fakta, sebaliknya syariah selalu menekankan ketersambungan keduanya. Hallaq, The 

Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament, hlm. 19-36. 
9 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah 

(Bandung: Mizan, 2007), hlm. 62-63. 
10 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa, hlm. 36. 
11 An-Na’im, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah, hlm. 24. 
12 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa, hlm. 30. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

278 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

rujukan sekaligus fondasi bersama dalam operasionalisasi negara.13 Konstitusi inilah yang 

dijadikan sebagai “kitab suci bersama.” Kitab suci ini dibentuk bersama dengan 

menggunakan bahasa, istilah, dan identitas yang dapat diterima semua pihak.  

Selain konstitusionalisme, karakteristik negara-bangsa adalah soal kedaulatan. 

Bahkan boleh dikatakan, kedaulatan adalah konsep paling inti (the hallmark) dari sekian 

karaktersitik negara.14 Konsep kedaulatan menunjukkan, bahwa yang mempunyai kehendak 

dan penentu nasibnya sendiri hanyalah negara. Negaralah satu-satunya pihak yang 

mempunyai legetimasi untuk melaksanakan kehendak (will), di luar negara tidak absah.15 

Konsekuensi konsep ini, setidaknya menimbulkan dua turunan: pertama, tidak ada otoritas 

yang lebih tinggi melebihi  negara itu sendiri; negara berada di atas segala-galanya. Otoritas 

apapun, maka harus tunduk di bawah otoritas negara. Kedua, sebagai otoritas tertinggi maka 

negara satu-satunya yang punya kedaulatan untuk membuat hukum. Disebut sebuah negara, 

ketika berbarengan dengan adanya kedaulatan hukum. Kedaulatan akan rusak, jika ada 

otoritas lain yang membunyai kedaulatan untuk membuat hukum. Dalam konteks negara-

bangsa, disebut hukum ketika ia diproduksi oleh negara.  

Terpusat, konstitusionalisme, dan kedaulatan adalah karakter khas dari negara-

bangsa. Dalam konteks seperti ini, maka syariah tidak bisa dipaksakan oleh nagara atas nama 

negara, sekalipun demikian bukan berarti agama tidak mendapatkan tempat lagi dalam 

negara bangsa. Dari sini kemudian, An-Na’im sampai kepada tesis, negara dan agama harus 

dipisah. Sebab dari sononya, sejak konsep negara-bangsa itu lahir, negara sudah striil dari 

penetrasi agama.   

2. Keterpisahan Negara dari Syariah 

Argumen utama An-Nai’im bahwa negara dan syariah harus dipisah berasal dari 

karakteristik negara dan agama itu sendiri yang tidak bisa bertemu. Negara selain bersifat 

terpusat, berdaulat, dan berdasar pada konstitusi, ia juga dalam konteks moral tidak 

membedakan antara apa yang seharusnya dengan apa yang senyatanya.16 Pertama, terpusat. 

Sejarah pemerintahan Islam (Islamic governance), meminjam bahasa Hallaq, dalam 

sejarahnya tidak pernah terpusat ke dalam satu otoritas tertentu. Syariah secara inheren 

memiliki sifat selalu mengkomodir perbedaan pendapat. Hampir tidak ada dalam syariah 

yang tidak ada perbedaan pendapat. Sekalipun ada konsep ijmak, tetapi dalam praktek 

sejarahnya para ulama selalu mempunyai perbedaan pendapat dalam menyikapi sesuatu. 

Keragaman pendapat dalam sejarah Islam, mengindikasikan tidak ada otoritas tertentu 

sebagai rujukan.  

                                                 
13 Mahfud MD, Dasar Dan Struktur Ketatanegaraan Indonesia (Yogyakarta: Rineka Cipta, 2001), 

hlm. 91. 
14 Kelsen berpendapat, sebagaimana dikutip Hallaq, negara dibentuk berdasarkan 3 elemon pokok: 

tritorial, penduduk, dan kedaulatan. Akan tetapi, ini adalah elemen untuk mendirikan sebuah negara, jika 

negara sudah berdiri, maka elemen yang paling pokok adalah kedaulatan. Wael B. Hallaq, Ancaman Negara 

Bangsa: Islam, Politik. Dan Problem Moral Modernitas, ed. Terj. Akh. Minhaji (Yogyakarta: Suka Press, 

2015), hlm. 83. 
15 Hallaq, The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament, hlm. 30. 
16 Hallaq, hlm. 75. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

279 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

Ketiadaan otoritas disebabkan kedaulatan dalam sejarah Islam berada pada Allah, 

bukan pada manusia, apalagi khalifah. Dengan demikian, ulama hanya melakukan kerja-

kerja interpretasi terhadap teks wahyu sebagai refresentasi kedaulatan Tuhan. Hal yang sama 

juga dengan konstitusi, sekalipun namanya kekhilafahan, Al-Quran itu bukanlah konstitusi, 

ia berkedudukan sebagai pegangan moral baik dalam politik, ekonomi, juga sosial-

kemasyarakatan. Berangkat dari sini, An-Naim menyatakan, seandainya pun negara 

menjalankan syariah, maka ia tetaplah bersifat sekuler, sebab ia adalah artikulasi kekuatan 

politik manusia, bukan otoritas Islam.17 

Selain argumen karakteristik negara-bangsa itu sendiri, An-Naim juga 

menggunakan argument sejarah. Menurutnya, sejak ada pemerintahan Islam awal tindakan 

atas nama negara dan tindakan atas nama agama itu selalu terpisah. Hampir semua kebijakan 

pemerintahan dalam Islam, ketika ia berkaitan dengan negara, maka tindakan yang 

dikeluarkan selalu atas nama negara. Sekalipun, menurut An-Naim, agama memberikan 

dorongan atau motivasi. Fakta historis menunjukkan, sejak khalifah Abu Bakar, 

keterpisahan ini sudah nampak. Tindakan-tindakan khalifah pertama itu, mulai dari 

memerangi nabi-nabi palsu, para pemberontak, sampai kepada menumpas para 

pembangkang yang tidak mau membayar zakat, itu semua –menurut An-Na’im atas nama 

negara, bukan atas nama agama. Senada dengan An-Na’im, Abdullah Saeed dan Hassan 

Saeed berpendapat bahwa perang terhadap nabi palsu dan kaum yang tidak mau memebayar 

zakat lebih didasarkan atas pertimbangan  stabilitas politik dan keamanan negara.18 

Mendukung argumen ini, An- Na’im melanjutkan, seandainya itu semua adalah tindakan 

agama, pasti para sahabat terkemuka mati-matian untuk mencegahnya, padahal dalam 

sejarahnya, tidak ada usaha keras dari para sahabat yang menolak keras, sebab mereka 

maklum bahwa apa yang dilakukan Abu Bakar itu adalah tindakan atas nama negara, bukan 

agama. 

Keterpisahan ini tidak hanya sampai di sini, dalam deretan pemerintahan Islam, 

hampir semua kebijakan yang dilakukan oleh penguasa itu berdasarkan atas nama negara. 

Penaklukan wilayah lain, peristiwa al-mihnah (inkuisisi), kategorisasi darul Islam dan darul 

harbi, sistem perpajakan, klasifikasi zimmi, muahad, dan seterusnya, semuanya didasarkan 

atas nama negara. Al-Jabiri juga menyatakan hal yabf sama, bahwa inkuisisi yang terjadi 

pada masa Abbasiyah menurut merupakan kasus politik bukan agama. Al-Makmun 

melaksanakan al-mihnah, untuk mengetahui mana kawan (koalisi) dan mana lawan 

(oposisi).19 Sebab, para oposisi ini sering menggunakan agama sebagai basis pergerakan.  

Argumen karakteritisk sebagai legetimasi modern dan argumen historis sebagai legetimasi 

masa lalu, sudah cukup menunjukkan seharusnya negara dan agama memang harus dipisah.   

3. Keterhubungan Syariah dengan Politik 

 

                                                 
17 An-Na’im, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah, hlm. 39. 
18 Abdullah Saeed dan Hasan Saed, Freedom of Religion, Apostasy, and Islam (Aldershot, Hants, 

England ; Burlington, VT: Asghate, 2004), hlm. 51. 
19 Muhammad Abid Al-Jabiri, Al-Muthaqqafūn Fī Al-Ḥaḍārah Al-‘Arabiyyah: Miḥnat Ibn Ḥanbal 

Wa Nakbat Ibn Rushd (Bairut: Markaz Dirasah al-Wihdah al-Arabiyah, 2005), hlm. 68. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

280 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

Pemisahan agama dan negara bukan berarti menegasikan syariah dan 

membuangnya begitu saja. Syariah bisa berperan dalam kebijakan public, perundang-

undangan, dan kehidupan publik, sebab syariah dengan politik mempunyai keterhubungan.20 

Biar bagaimana pun, syariah sebagai landasan moral umat Islam sudah membaur dalam 

kebudayaan umat Islam itu sendiri. Keterhubungan maksudnya, dalam konteks bernegara 

nilai-nilai fundamental dalam syariah bisa berkontribusi dalam ruang publik masyarakat 

yang plural melalui public reason. Public reason merupakan nalar publik yang bisa 

menjembatani keinginan warga dan pemerintah dengan makanisme tertentu. Tentu dengan 

catatan, bahwa nilai dan prinsip syariah yang dimaksud harus dibahasakan dengan bahasa 

yang bisa diterima olah semua pihak, bukan lagi menggunakan bahasa, istilah, dan identitas 

ekskusif agama atau golongan tertentu.21 

Argumen utama An-Na’im soal keterhubungan antara agama dan politik berangkat 

dari asumsi bahwa moralitas tidak bisa terpisah dari suatu komunitas masyarakat. 

Masyarakat, dimana pun dia, pasti dipengaruhi oleh nilai-nilai dari luar yang lama kelamaan 

membaur dengan budaya mereka. Nilai-nilai itu termasuk nilai agama. Dengan demikian, 

secara inheren kebudayaan masyarakat muslim selalu dipengaruhi oleh syariah. Di sinilah 

kemudian, An-Na’im maju lebih jauh, bahwa sekularisme bukan terbatas dan berhenti pada 

keterpisahan agama dari negara, melainkan juga keterhubungan agama dengan politik: 

perundang-undangan, kebijakan publik, dan kehidupan publik lainnya.22 

 

B. Syariah dan Kewargaan: Maqasid sebagai Mediator  

Syariah bisa berkontribusi dalam ruang publik dan kebijakan publik negara. 

Keterlibatan syariah ini bukan melalui paksaan negara, melainkan melalui proses politik, 

yang dalam bahasa An-Na’im disebut dengan reason public. Public reason merupakan nalar 

publik sebagai relasi sekaligus yang bisa menghubungkan warga dengan  negara dengan  

mempertimbangkan kemaslahatan umum dan tetap dalam koridor konstitusionalisme.23 

Syariah yang dimaksud di sini bukanlah syariah dalam pengertian simbolik-partikular, 

melainkan syariah subtantif-universal. Sesuatu yang subtantif-universal dari syariah disebut 

dengan maqasid syariah.24 Maqasid adalah inti terdalam dari syariah, yang memuat nilai-

nilai universal yang bisa diterima semua pihak, seperti keadilan, kesetaraan, persudaraan, 

kebebasan, dan sebagainya.25 Ilustrasi sederhana bisa dikatakan, bahwa syariah jika diperas 

maka memunculkan maqasid; maqasid jika diperas lagi, memunculkan maslahah. Maslahah 

adalah bahasa universal-fungsional yang bisa diterapkan dalam setiap ruang dan waktu, 

termasuk dalam konteks kebijakan publik dan kewarganegaraan.   

                                                 
20 An-Na’im, Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah, hlm. 40. 
21 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa, hlm. 97. 
22 An-Na’im, hlm. 36. 
23 An-Na’im, hlm. 97. 
24 Jasser Auda, Maqāṣid Al-Sharī‘Ah: Dalīl Al-Mubtadi’Īn (Bairut: al-Ma’had al-‘Alami li al-Fikr al-

Islamy, 2011), hlm. 14. 
25 Jasser Auda, Fiqh Al-Maqāṣid: Iʿnāṭ Al-Aḥkām Al-Sharʿiyyah Bi-Maqāṣidihā (Herndon, VA: 

International Institute of Islamic Thought, n.d.) hlm, 16. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

281 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

 Maqasid bisa dijadikan sebagai basis dalam kebijakan publik dan standar 

kewargaan, sebab sifat maqasid tidak hanya berkutat dalam wilayah teks semata, sehingga 

terkesan kaku, jumud, dan monoton. Juga tidak hanya mementingkan perkembangan 

realitas, sembari mengabaikan teks, akibatnya liar, tidak terkontrol. Maqasid berusaha 

mendialogkan keduanya sekaligus. Dengan kata lain, maqasid menolak cara pemahaman 

yang tekstualis-skripturalis, sekaligus menentang cara pandang yang menekankan nalar dan 

realitas semata. Maqasid selalu mendialogkan ketiganya: teks (nash), nalar (aql), dan realitas 

(waqai’) sekaligus. Dialog itu dilakukan dengan cara melihat tujuan, rahasia, maksud, 

prinsip, ending, telos di balik teks, untuk kemudian didialogkan dengan realitas manusia 

yang berkembang cepat dengan menjadikan nalar sebagai instrumen. 26 

Maqasid sebagai paradigma dalam kebijakan publik dan kewargaan harus bisa 

mengakomodir semua warga-negara. Dalam kontkes inilah, An-Naim mengkritisi 

pemaknaan maslahah sebagai kemanfaatan. Kemanfaatan yang dimaksud adalah setiap yang 

mengandung kemanfaatan baik itu mengambil kegunaan atau kenikmatan maupun dengan 

menolak bahaya atau rasa sakit.27 Maslahah klasik masih menggunakan paradigma yang 

menekankan kemanfaatan, bahkan tidak jarang kemanfaatan itu ditafsirkan sebagai 

kemanfaatan bagi kaum muslim atau kemanfaatan terbesar.  Bagi An-Na’im, pemaknaan 

maslahah seperti ini dalam konteks kebijakan publik dan kewargaan tidak memadai lagi, 

sebab jika pemaknaan ini masih dipertahankan dan dipraktekkan memalui proses politik, 

maka akan ada pihak-pihak yang tidak terakomodasi; tidak jarang pihak-pihak itu bisa 

terpiggirkan dan terdiskriminasi.  

Berangkat dari sini, dalam konteks kewargaan, Hak Asasi Manusia sebagai basis 

pemaknaan.28 Maqasid harus dimaknai dalam konteks HAM. Pemaknaan itu dengan 

sendirinya bisa mengakomodir semua pihak warga negara, bukan hanya pihak yang 

mendapatkan kemanfaatan itu. Hak asasi manusia sebagai paradigama  maqasid bisa 

memberikan rasa keadilan kepada semuan pihak warga negara.  

 

1. Kritik Terhadap Maqasid Corak Utilitarianisme 

 

Pemaknaan maslahah dengan kemanfaatan lahir dari masa sebelum adanya negara 

modern. Pemaknaan ini bisa dikaitkan dengan pihak mayoritas waktu itu, yakni kaum 

muslim. Sebab, konsep maslahah lahir sebelum adanya negara-modern. Dalam konsepsi 

maslahah pra negara-modern, bahwa jika ada suatu kebijakan yang harus diambil, maka 

kemanfaatan adalah hal yang paling pokok untuk dijadikan pegangan, akan tetapi, dalam hal 

tertentu sering maslahah dimaknai sebagai kemanfaatan kaum muslim semata. Kemanfaatan 

kaum muslim (baca: golongan terbesar) inilah yang harus dijaga dan dilindungi. Al-Gazali 

umpamanya dalam kitab Al-Mustaṣfā min ʿIlm Al-Uṣūl menyatakan: 

                                                 
26 Aḥmad Raysuni dan Muḥammad Jamal Barut, Al-Ijtiḥād: Al-Naṣṣ, Al-Wāqiʻ, Al-Maṣlaḥah (Bairut: 

Dār al-Fikr al-Muʻāṣir, 2000), hlm. 11. 
27 Muhammad Said Ramadhan Al-Buthi, Ḍawābiṭ Al-Maṣlaḥah Fī Al-Sharīʿah Al-Islāmiyyah (t,tp: 

Muʾassasat al-Risālah, n.d.), hlm. 27. 
28 Abdullahi Ahmed An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and 

International Law (Syracuse, NY: yracuse Univ. Press, 1996), hlm. 164. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

282 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

“Jika orang kafir melindungi diri mereka dengan berperisaikan sekelompok 

kawananan muslim, jika menyerang tawanan itu sama dengan menyerang 

tawanan yang tak berdosa. Jika serangan dibatalkan, kaum kafir akan 

menyerang balik dan menaklukkan wilayah Islam. Dalam hal ini kita boleh 

berargumen, meskipun kaum muslim tidak menyerang perisai itu, toh jiwa 

tawan itu tidak akan selamat. Begitu mereka menduduki wilayah muslim 

mereka akan memporakporandakan tentara muslim. Kalau sudah demikian 

halnya, adalah lebih baik menyelamatkan kaum muslim daripada sebagaian 

darinya (baca: tawanan).”29 

 

Pemaknaan ini tentu absah ketika itu, sebab hampir semua pemerintahan semuanya 

masih berbasis agama. Menerjemahkan maslahah dengan kemanfaatan mempunyai 

kemiripan dengan utilitarianisme, yang mengasumsikan bahwa kemanfaatan dan/atau 

kebahagian terbesarlah yang dijadikan patokan. Slogan terkenal utulitarianisme the greatest 

happinies for the greatest number, kebahagian/kemanfaatan terbesar untuk jumlah paling 

banyak. Menurut An-Na’im, konsepsi metodologi maslahah dan istihsan dengan basis 

kemanfatan sekalipun liberal dan progresif pada masanya, akan tetapi dalam konteks negara-

modern tidak memadai lagi. Sebab, dalam negara-bangsa, semua bentuk primordialisme, 

baik itu suku, ras, agama, budaya, sudah melebur dalam kata rakyat; semuanya adalah warga 

negara yang mempunyai hak dan kewajiban yang sama dan setara. Jika kemanfaatan terbesar 

yang dijadikan standar dalam kebijakan publik dan kewargaan, maka akan ada pihak-pihak 

tertentu yang tidak bisa terakomodasi. Pihak-pihak tertentu ini, dengan alasan bukan bagian 

dari “terbesar itu” bisa terpinggirkan dan terdiskrimansi.  

Selain itu, kelemahan maqasid bercorak utilitarianisme adalah mengandaikan 

kebaikan komunitas (hak kolektif; kesejahteraan sosial) menjadi kebaikan individual (hak 

individual). Akibatnya, demi mewujudkan kebaikan komunal sering mengorbankan dan 

mengalahkan hak individual. Dalam konteks negara bangsa, baik hak individual juga hak 

komunitas harus tetap dilindungi oleh negara. Kritik sebagian kalangan, yang paling  keras 

adalah kalangan libertarian, terhadap konsep kebijakan publik yang lebih menekankan hak 

atau kesejahteraan umum daripada hak/kesejahteraan individual. Setiap individu 

mempunyai kompleksitas kebutuhan masing-masing, tidak bisa digeneralisasi kepada 

kebutuhan komunitas. Dalam konteks ini, John Rawls mengajukan justice as fairness, 

artinya kesejahteraan individual dijadikan sebagai basis kebijakan publik untuk 

kesejahteraan komunal.30  Berangkat dari sini, An-Na’im mengusulkan agar pemaknaan 

maslahah juga harus dimaknai sesuai dengan zamannya.  

2. Hak Asasi Manusia Sebagai Paradigma Maqasid 

 

Keterbaatasan maqasid dengan corak utilitarianisme mendapat kritik dari An-

Na’im. Menanggulangi keterbatasan ini, An-Na’im mengusulkan agar menjadikan Hak 

                                                 
29 Abu Hamid Al- Gazali, Al-Mustaṣfā Min ʿIlm Al-Uṣūl (Bairut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, n.d.), 

hlm. 294. 
30 John Rawls, A Theory of Justice (Cambridge: Harvard University Press, 1971), hlm. 28. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

283 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

Asasi Manusia sebagai basis dan paradigm syariah. Hak asasi yang bersifat universal bisa 

mengakomodir semua warga-negara. Dengan begitu, tidak ada lagi warga-negara yang 

merasa terdiskriminasi dan tidak mendapatkan keadilan. Maqasid dengan paradigma Hak 

Asasi Manusia menjamin akan kesetaraan dan kesaman setiap warga negara. Artinya, 

maqasid tidak bisa lagi ditafsirkan hanya kemanfaatan kaum muslim saja, sebab dalam 

konsepsi negara-modern, semuanya adalah rakyat, yang harus dilindungi dan dipenuhi hak-

haknya.  

Elaborasi An-Na’im tentang Hak Asasi sebagai prinsip dan paradigma kebijakan 

publik berpijak pada nilai-nilai universal yang terdapat dalam syariah. Nilai-nilai itu berupa 

kesetaraan, keadilan, dan kebebasan. Dengan nilai-nilai universal, maka dalam konteks 

negara-bangsa, tidak ada lagi pihak yang superior (kemanfaatan terbesar), melainkan 

semuanya mendapat haknya sesuai dengan porsinya masing-masing. Akan tetapi, An-Na’im 

menilai bahwa syariah (historis) yang ada dalam sejarah Islam selama ini masih 

diskriminatif, terutama terhadap budak, perempuan dan agama di luar Islam.31 Ini terjadi 

sebab umat Islam masih berpegang kepada ayat-ayat madaniyah sebagai basis kebijakan 

publik. Sebab, dalam konsep naskh klasik, ayat yang terakhir (madaniyah) yang bisa 

menasakh ayat yang awal (makkiyah). 

Konsepsi ini berimplikasi terhadap penafsiran syariah itu sendiri. Ayat Madiniyah 

yang sifatnya partikular dan kontekstual bisa menasakh ayat Makkiyah yang sifatnya 

substantif-universal. Dengan meminjam gagasan gurunya, Mahmoud Muhammad Toha.32 

An-Naim membalik logika itu, dan mengatakan, yang seharusnya dijadikan sebagai landasan 

pengambilan kebijakan publik juga kewargaan adalah ayat-ayat substantif-universal, yakni 

Makkiyah. Dengan begitu, syariah bisa berdiolog dengan modernitas, dan memberikan 

sumbasing dalam kebijakan publik dan kewarganegaraan. Sebab, ayat-ayat makkiyahlah 

yang  kompatibel dengan Hak Asasi Manusia.  

                                                       

C. Kewargan dalam Konstruksi Maqasid 

Maqasid dengan corak hak asasi manusia itu dijadikan oleh An-Na’im sebagai basis 

untuk mengonstruksi konsep kewargaan. Kewargaan sebagai bagian yang tidak bisa 

dipisahkan dari negara-modern, mau tidak mau harus berdialog dengan syariah, yang 

menurut An-Na’im, masih membeda-bedakan warganya. Syariah umpamanya masih 

membedakan jenis sanksi hukum pidana antara muslim dengan non-muslim; syariah juga 

masih masih membedakan kelas warga dalam membayar pajak berdasarkan agama; juga, 

syariah masih membedakan kewajiban untuk mempertahankan negara antara muslim dengan 

non-muslim. Contoh kecil ini hanya sebagian dari –bahasa modern menyebutnya –wilayah 

publik. Padahal dalam konsepsi kewargaan, dalam wilayah publik semuanya harus setara 

dan sama-sama memperoleh hak-haknya. Kewargaan yang masih “diskriminatif” itu lahir –

langsung atau tidak –dari konsepsi kewargaan yang didasarkan pada maqasid corak 

                                                 
31 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law, 

hlm. 171 dan 176. 
32 Muhmaoud Muhammad Toha, Al-Risālah Al-Tsāniyah Min Al-Islām (t.t: t.tp, 1969). 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

284 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

utilitarianisme. Dalam konteks inilah, An-Na’im mereformuslasi sekaligus mengkritik 

maqasid yang masih bercorak utilitarianisme dengan menggesernya kepada basis hak asasi 

manusia. 

Kewargaan yang dimaksud oleh An-Na’im adalah bentuk keanggotaan dalam 

komunitas politik sebuah wilayah negara dalam konteks globalnya dengan alasan dan tujuan 

tertentu.33 Komunitas politik di sini menggarisbawahi, bahwa kewarganegaraan seseorang 

tidak terikat oleh kebangsaan. An-Na’im menolak konsep kewarganegaraan sama dengan 

kebangsaan, atau sebaliknya kebangsaan sama dengan kewarganegaraan. Sebab, 

perkembangan konsep kewargaan sejak abad 18 M menekankan kewargaan yang setara, 

tanpa terjebak kepada kebangsaan. Pernyataan An-Naim ini keluar, sebab menurutnya 

negara itu bersifat teritori, bukan kebangsaan apalagi agama.34 Hal yang sama kewargaan itu 

bersifat global, yakni hak-hak sesoarang sebagai warga kominitas politik tertentu selain 

dipenuhi oleh negara, ia juga harus dihormati oleh dunia internasional. Dengan demikian, 

konsepsi kewargaan itu bersifat universal, dan harus djunjung tinggi oleh siapapun. 

1. Prinsip Kewarganeraan 

Kewargaan dengan asumsi bahwa semua orang yang terikat di dalam komunitas 

politik setara dan sama, memiliki prinsip-prinsip yang dijadikan sebagai acuan. Sebelum 

mengidentifikasi bagaimana prinsisp kewargaan yang ditawarkan oleh An-Na’im, penulis 

menyodorkan tentang mazhab-mazhab kewargaan terlebih dahulu. Ini diketengahkan, agar 

posisi An-Na’im bisa diketahuai, dan dari ketegori ini bisa ditarik prinsip-prinsip kewargaan 

yang ditawarkan An-Na’im.  

Dalam pemikiran konsep kewargaan, setidaknya ditemukan tiga mazhab utama. 

Pertama, kewarganegaraan republik. Kewarganegaraan ini momposisikan keutuhan negara 

sebagai yang paling utama.35 Warga-negara yang paling patriotis adalah warga yang 

memberikan sumbangsih kepada keutuhan negara. Keutuhan negara sering dijaga dengan 

cara-cara militeristik. Negara sebagai otoritas yang mempunyai kedaualatan penuh sering 

menyalahgunakan keutuhan itu menjadi keutuhan penguasa. Dalam konteks ini, para militer 

dan pihak yang ikut mempertahankan keamanan nagara menjadi warga negara kelas satu. 

Sementara warga yang kurang memberikan kontribusi atau berseberangan dengan visi 

pemerintah dipinggirkan, tidak jarang dianggap bukan sebagai warga-negara.  

Kedua, kewarga-negaraan liberal. Model kewargaan ini adalah kelanjutan dari 

semangat aufklarung, yang memberikan kepada akal kemerdakaan mutlak, dan menjunjung 

hak-asasi manusia. 36 Penetrasi Gereja juga persekongkolan penguasa dengan gereja sering 

membawa dampak buruk kepada warganya kepada pemenuhan hak-hak warganya. Sebagai 

reaksi, warga menuntut kebebasan dan menyuarakan agar agama ditempatkan di ruang 

privat. Ketiga. Kewargaan multikultural. Kewargaan ini berangkat dari kelemahan dua 

                                                 
33 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa, hlm. 126. 
34 An-Na’im, hlm. 30. 
35 Freddy K. Kalidjernih, Puspa Ragam Konsep Dan Isu Kewarganegaraan (Bandung: Widya Aksara 

Press, 2009), hlm. 22. 
36 Ignasius Jaques Juru, Dislokasi Wacana Kewargaan: Melampaui Liberalisme Menuju Wacana 

Agnostik (Yogyakarta: RCPG Universitas Gajah Mada, 2013) hlm, 33. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

285 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

model kewargaan di atas, yang menyatakan semua warga negara dianggap  unik dan berhak 

untuk  mengada di depan negara. Semua kelompok budaya harus diberikan posisi yang sama 

sesuai dengan identis masing-masing.37 Kelemahan model kewargaan ini, ketika semua 

kelompok budaya diberikan posisi yang sama, malah memperlebar jarang eksklusifitas 

kelompok masing-masing. Sebab, setiap kelompok fokus  ke dalam budayanya masing-

masing.  

Konsep kewargaan yang digagas An-Na’im melampuai ketiga model kewargaan di 

atas. Pertama, An-Na’im tidak mendominankan keutuhan negara seperti dalam konsep 

kewargaan republik, akibatnya terjadi hirakisitas warga-negara. Ini dilihat dari konsep 

konstitusioanalisme, hak asasi manusia, juga pemisahan agama dan negara yang dijadikan 

kerangka acuan oleh An-Na’im. Kedua, An-Naim menolak memposisikan agama ke dalam 

wilayah privat layaknya dalam konsep kewargaan liberal. An-Naim masih memberikan 

tempat kepada agama untuk ikut berkontribusi dalam wilayah publik. Ini dilihat dari gagasan 

An-Naim tentang keterhubungan agama dan politik. Ketiga, untuk menutupi kelemahan 

konsep kewargaan multikultural, An-Na’im menggagas reason public untuk mengikis 

jurang eksklusifitas identitas budaya masing-masing. Elaborasi prinsip-prinsip yang digagas 

An-Na’im akan terlihat di bawah ini.38 

a. Konstitusionalisme 

Kosntitusionalisme merupakan prinsip pertama dan utama dalam kewargaan. 

Konstitusi dimaksud An-Naim adalah prinsip hukum organik dan dasar suatu bangsa dan 

negara yang menetapkan sifat dan konsep pemerintahan, mengorganisasi, mengatur, 

membagi, dan membatasi fungsi-fungsi departeman serta menentukan cara menggunakan 

kekuasaan. Konstitusionalisme adalah teori yang mendasarkan sesuatu yang berkaitan 

dengan pemerintah dalam menjalankan negara harus selalu berpijak pada konstitusi. Oleh 

sebab itu, segala kebijakan publik harus berpijak pada konstitusi. Bahasa sederhana An-

Na’im, negara konstitusional adalah pemerintahan berdasarkan hukum, bukan berdasarkan 

orang-orang (government of law and not of man). 

\Gagasan konstitusionalisme An-Na’im tidak berhenti hanya sekadar sebagai dasar 

negara dan pedoman pemerintahanan, melainkan konstitusi yang bertujuan. Tujuan utama 

konstitusi adalah menciptakan kesetaraan (equality) dan rasa keadilan (justice).39 

Kebermaksud-an konstitusi ini mempunyai titik temu dengan nilai-nilai substantif-universal 

dari syariah, yakni keadilan (al-adl) dan kesetaraan (al-musawamah) dalam tataran makro. 

Rasa kesetaraan dan keadilan sebagai tujuan pokok konstitusi harus masuk dalam setiap 

segmen warga-negara (penduduk), baik dalam hal politik, ekonomi, pembanguan, maupun 

kultur masing-masing. Hanya dengan menjalankan kedua tujuan konstitusi ini suatu negara 

bisa disebut sebagai negara konstitusional. 

Tujuan konstitusi ini bisa dicapai jika syarat-syarat terpenuhi. Pertama, penataan 

pada level konsitusi juga pada level peraturan yang ada di bawah konstitusi. Artinya 

                                                 
37 Will Kymlicka, Kewargaan Multikultura (Jakarta: LP3ES, 2011), hlm. 51. 
38 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa, hlm. 84. 
39 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law 

hlm, 70. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

286 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

kesetaraan hak dan kewajiban warga negara harus tercermin secara koheren dalam 

rasionalitas dan hirarki perundang-undangan di bawah konstitusi. Kedua, adanya 

keseragaman hukum yang bersifat nasional. Ini bukan berarti menafikan pluralitas kultural 

warga negara, melainkan nilai-nilai yang bisa dipertemukan dalam lintas kultural itulah yang 

dijadikan sebagai pedoman hukum nasional. Artinya ketika terjadi pertentangan antara 

hukum nasional dengan pluralitas kultural, maka dicari titik-temu. Titik temu itu dijalankan 

dengan cara: negara bisa mengakomodasi keinginan masyarakat, tetapi pada saat yang sama 

masyarakat juga harus mengadakan transformasi internal.   

Ketiga, tidak adanya diskriminasi agama, ras, maupun ideologi dalam rekrutmen 

jabatan-jabatan kenegaraan. Ketentuan ini harus diundangkan dalam peraturan negara. 

Dengan demikian, semua lembaga negara harus menerapakan prinsip equal opportunity 

(kesempatan yang sama) bagi setiap warga negara. Keempat, adanya akuntabilitas publik 

dalam negara.40 Keterbukaan dua arah, yakni negara dan warga-negara harus terwujud. 

Gagasan An-Na’im tentang konstitusi yang bertujuan (kesetaraan dan keadilan) 

bagi setiap warga negara mengkritisi sifat konstitusi syariah. Menurutnya sifat dan sumber 

kekuasaan syariah sangat tinggi. Dalam sejarahnya, kekuasaan eksekutif, legislatif, dan 

yudikatif hampir semuanya di tangan satu orang peminpin. Akibatnya sering terjadi totaliter 

yang berujung tidak terpenuhinya tujuan dari konstitusi itu sendiri. Selain itu, dalam sejarah 

konstitusi syariah, partisipasi politik warga-negara tidak terakomodir. Tidak tersedianya 

media konsultasi warga berakibat banyak hak-hak warga yang tidak tersentuh. Kebijakan 

publik umpanya selalu berawal kebijaksanaan khalifah, yang sifatnya suka rela. Akibatnya 

banyak kebijakan publik yang tidak senafas dengan tujuan konstitusi, yakni kesetaraan dan 

keadilan. 

Konstitusionalisme menjamin hak setiap warga tanpa membeda-bedakan ras, suku, 

bahasa, budaya, agama dan kepercayaan mereka. Dengan begitu setiap warga bisa terlibat 

dalam proses perumusan kebijakan publik dan perundangan-undagan yang sesuai dengan 

tujuan konstitusi. Semua ini bisa terlaksana, jika syarat-syarat yang disebutkan di atas bisa 

berjalan.  

 

b. Hak Asasi Manusia 

 

Konstitusionalisme seperti yaang disebutkan di atas harus menjamin dan 

melindungi hak asasi manusia. Hak asasi sebagai hak dasar yang dibawa manusia sejak lahir 

merupakan hak-hak konstitusional setiap warga-negara yang harus tertuang dalam 

konstitusi. Artinya hak asasi manusia harus bisa menjiwai konstitusi sebagai kitab suci 

bersama. Hak asasi manusia itu ibarat bentuk materilnya, konstitusi ibarat bentuk formalnya. 

Dengan demikian, seluruh aturan perundang-undangan harus selalu memelihara hak asasi 

manusia. Ini dilakukan, sebab, hak asasi manusia tanpa legetimasi hukum tidak akan 

mempunyai kekuatan yang berarti. Keduanya ibarat dua sisi koin mata uang. Tertuangnya 

semangat HAM dalam peraturan, setiap warga negara bisa saling menghormati dan menjaga 

haknya masing-masing, yang jika dilanggar negara bisa tutun tangan.  

                                                 
40 Moh Dahlan, Abdullah Ahmed An-Na’im: Epistemologi Hukum Islam (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2009), hlm. 201. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

287 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

Hak asasi sebagai basis kewargaan memposisi setiap individu sebagai manusia 

yang sama dan setara.41 Hak-hak dasar, mulai dari hak individual (hak sipil, hak politik, dan 

hak beragama), hak komunal (hak sosial, ekonomi, dan budaya) sampai kepada hak 

lingkungan (keterjagaan lingkungan) harus dijaga dan dilindungi oleh negara. Dalam proses 

perlindungan ini negara harus mengacu kepada prinsip yang pertama, yakni 

konstitusionalisme –sebagai pedoman. Konsekuensinya dalam konstek negara-modern tidak 

ada hirarkisitas dan pembedaan kelas, baik itu berdasar agama, budaya, maupun kelas sosial. 

Seluruhnya adalah warga-negara yang dalam tataran politik disebut sebagai rakyat. 

Prinsip konstitusionalisme dan hak asasi manusia menurut An-Na’im memberikan 

peluang yang sama kepada semua lapisan warga-negara. Semua individu yang sudah terikat 

dengan komunitas politik tertentu sudah melebur dalam satu identitas yang disebut dengan 

warga-negara.42 Dengan demikin, identitas yang masih berpotensi untuk membeda-bedakan, 

tidak bisa digunakan dalam konstek bernegara. Maka konsep ummat yang ada dalam Islam 

hanya bisa digunkan dalam komunitas kaum muslimin saja, sebab kata itu adalah eksklusif 

hanya milik umat Islam. 

Universalitas hak asasi manusia bisa didialogkan dengan prinsip-prinsip syariah. 

Prinsip-prinsip syariah yang dimaksud An-Na’im adalah ayat-ayat Makkiyyah. Sebab, 

syariah dalam pengetian historis menurut An-Na’im masih mempunyai problematikan 

dengan hak asasi manusia, yakni masalah perbudakan, gender, dan agama. Sekalipun Islam 

berusaha menghapuskan perbudakan dan memberikan solusi agar perbudakan bisa dihapus, 

akan faktanya dalam Islam institusi perbudakan masih ada. Bahkan tak jarang, dalam kitab-

kitab fikih ulama melegitimasi perbudakan. Begitu juga dalam gender masih terjadi 

diskriminasi, tidak jarang diskriminasi itu masuk ke wilayah publik. Hal yang sama dalam 

hubungan lintas agama. Syariah historis masih diskriminatif dalam hal-hal tertentu. Masalah 

perkawinan, pembagian waris, pajak, dan keamanan negara antara muslim dengan non-

muslim masih terjadi perbedaan yang tajam. 

Dengan menjadikan ayat-ayat Makkiyah sebagai basis, maka syariah bisa 

dikonstruksi agar kompatibel dengan hak asasi manusia.43 Sebab ayat Makkiyah inilah yang 

mempunyai nilai-nilai substantif-universal. Dalam bahasa diplomatik, An-Naim 

mengatakan, ketika syariah bertentangan dengan Hak Asasi Manusia, maka saya berusaha 

untuk mempertemukannya; akan tetapi, ketika kedua komptibel, saya lebih suka memakai 

hak asasi manusia sebagai ekspresi dari syariah.    

2. Semua Warganegara, Tidak Ada Zimmi 

Berdasarkan prinsip-prinsip kewargaan yang bangun oleh An-Naim, bisa 

disimpulkan dalam koteks negara-modern semuanya adalah warganegara (al-muwathin) 

tidak ada zimmi (la zimmiyun). Zimmi dalam terminologi fikih klasik dialamatkan kepada 

non-muslim yang mau menerima pemerintahan Islam dan tidak ada usaha untuk 

membangkang melalui perang. Mereka diberikan keamanan oleh negara sekaligus 

                                                 
41 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa hlm. 179-181. 
42 An-Na’im, hlm. 84-85. 
43 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law, 

hlm. 171-2. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

288 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

dibebaskan dari kewajiban militer dan zakat. Sebagai gantinya, mereka wajib membayar 

pajak Seluruh kebijakan publik juga perundang-undangan harus memposisikan semua 

kalangan yang terikat sebagai warga yang satara.44 Kewargaan seseorang tidak lagi dilihat 

berdasarkan agama dan keyakinan mereka, melainkan sesuai dengan keterikan seseorang 

dengan komunitas politik, yang dalam hal ini adalah negara.45 Keterikatan ini dilakukan 

dengan adanya kontrak sosial. Kontrak sosial ini adalah sebuah fakta semuanya mempunyai 

hak dan kewajiban yang setara. Ketika warga melaksanakan kontrak sosialnya, yaitu 

membayar pajak umpanya, maka dalam saat yang sama, negara juga harus melaksanakan 

kontrak sosialnya dengan melindungi hak-hak warganya.  

Pelaksanaan kontrak sosial oleh negara harus tetap berpegang kepada prinsip 

kewargaan di atas, yakni konstitusionalime yang bertujuan menciptakan kesetaraan (equel) 

dan keadilan (justice); hak asasi manusia, dan public reason berbasis maqasid. Prinsip 

kewargaan ini menghilangkan hirakisitas yang selama ini ada dalam konsep kewargaan pra 

negara modern. Konsekuensi semua warga-negara adalah, bahwa semuanya sama di depan 

hukum dan seluruh hak pokoknya –dalam maqasid disebut dengan al-kuliyah al-khamsah –

harus dilindungi oleh negara.  

Konsekuensi logis dari prinsip semua warga negara adalah adanya persamaan di 

depan hukum. Persamaan ini dinikmati dan bisa diakses oleh seluruh kalangan dalam semua 

level. Bentuk kewargaan pra negara-bangsa berbentuk Piramida, yakni semakin tinggi kelas 

seseorang semakin bisa ia menikmati hukum –tidak berlaku lagi. Dalam kewargaan model 

negara bangsa, semua jenis kelamin, laki perempuan; agama, muslim dan non-muslim, suku, 

budaya, semuanya setara. Dengan adanya kesetaraan inilah menurut An-Na’im seluruh 

lapisan masyarakat dengan latarbelakang mereka masing-masing bisa berkontribusi dalam 

formulasi kebijakan publik, dan kebijakan publik akan diterima oleh semua kalangan.46 

Prinsip persamaan di depan hukum ini digunakan oleh An-Na’im untuk 

mereformulasi syariah. Menurutnya, syariah masih belum sampai kepada level ini, sebab 

dalam doktrinnya masih ada pembedaan-pembedaan. Dalam kasus hukum pidana, diyat 

yang diberikan kepada korban antara muslim dan non-muslim belum setara; dalam hal 

peradilan, kesaksian laki dan perempuan belum sama; dalam hal hukum keluarga, warisan 

yang diterima oleh laki dan perempuan belum setara.47 

Persamaan di depan hukum membuka peluang untuk terlindunginya hak-hak 

mendasar , yang dalam maqasid disebut dengan al-dharuriyat, kebutuhan mendasar. Hanya 

dengan adanya persamaan hukumlah, hak-hak mendasar ini bisa dilindungi.  Al-dharuriyah 

yang dimaksud adalah al-kulliyah al-khamsah (lima kebutuhan pokok),48 yakni hifz al-din 

(melindungi agama), hifz al-nafs (melindungi jiwa), hifz al-‘aql (melindungi akal), hifz al-

nasl (keluarga), dan hifz al-mal (melindungi harta). Perlindungan terhadap prinsip yang lima 

ini merupakan hal mendasar bagi kehidupan warga-negara. 

                                                 
44 Fahmi Huwaidi, Muwāṭinūn Lā Dhimmiyyūn (Kairo: Dār al-Shurūq, 1999), hlm. 117. 
45 An-Na’im, Islam and the Secular State: Negotiating the Future of Shariʿa, hlm. 126. 
46 An-Na’im, Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International Law, 

hlm. 100. 
47 An-Na’im hlm, 89-91. 
48 Jamaluddin Athiyah, Nahw Taf‘īl Maqāṣid Al-Syarī‘Ah (Damaskus: Dār al-Fikr, 2003), hlm. 28. 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

289 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

Hifz al-din merupakan manifestasi  kebebasan beragama dan berkeyakinan. Negara 

memberikan ruang untuk beribadah dan mengekpresikan agama dan keyakinan dari setiap 

warga-negara. hifz al-nafs merupakan hak terhadap martabat manusia, harga diri, dan 

kehormatnnya. Hak untuk mengakses pendidikan merupakan pelaksanaan dari hifz al-‘aql. 

Semua warga harus setara dan sama-sama mempunyai kesempatan dalam menempuh 

jenjang pendidikan. Hal yang sama dengan jaminan sosial (hifz al-nasl), institusi keluarga 

bisa kokoh dan berkelanjutan ketika ada jaminan sosial terhadap warga-negara. Dalam 

ekonomi  (hifz al-mal) pun negara harus mempsosikan semua warga-negara sejajar.  

 

4. Kesimpulan  

Penjelasan di atas menunjukkan bahwa relasi antara syariah dan negara-bangsa 

tidak dapat direduksi pada dikotomi integrasi total atau pemisahan mutlak. Melalui 

pembacaan filosofis atas pemikiran Abdullahi Ahmed An-Na‘im, penelitian ini menegaskan 

bahwa format yang paling memungkinkan bagi keberlangsungan syariah dalam ruang publik 

modern adalah model keterpisahan agama dan negara sebagai institusi formal, disertai 

keterhubungan syariah dengan politik melalui mekanisme public reason dalam kerangka 

konstitusionalisme dan hak asasi manusia. Dengan pembedaan konseptual antara negara dan 

politik, An-Na‘im menolak pemaksaan prinsip-prinsip syariah oleh otoritas negara, namun 

pada saat yang sama menegaskan bahwa syariah tetap memiliki signifikansi etis dalam 

proses politik dan perumusan kebijakan publik. 

Dalam konfigurasi tersebut, maqasid diposisikan sebagai mediator yang 

memungkinkan nilai-nilai universal syariah, seperti keadilan, kesetaraan, kebebasan, dan 

kemaslahatan, diterjemahkan ke dalam bahasa publik yang inklusif dan dapat diterima oleh 

seluruh warga negara tanpa distingsi agama maupun identitas kultural. Penelitian ini 

sekaligus mengidentifikasi keterbatasan corak maqaṣid utilitarian yang berorientasi pada 

“kemanfaatan terbesar”, karena berpotensi meminggirkan kelompok minoritas dalam 

konteks kewargaan modern. Dengan menafsirkan maqaṣid dalam horizon HAM, tawaran 

An-Na‘im menghadirkan model dialektika syariah–negara yang lebih kompatibel dengan 

prinsip kewargaan yang setara dan pluralitas politik negara-bangsa modern, sekaligus 

membuka ruang bagi partisipasi etis syariah dalam ruang publik tanpa harus dilembagakan 

sebagai otoritas negara. 

 

Daftar Pustaka 

Aḥmad Raysuni dan Muḥammad Jamal Barut. Al-Ijtiḥād: Al-Naṣṣ, Al-Wāqiʻ, Al-Maṣlaḥah. 

Bairut: Dār al-Fikr al-Muʻāṣir, 2000. 

Al-Buthi, Muhammad Said Ramadhan. Ḍawābiṭ Al-Maṣlaḥah Fī Al-Sharīʿah Al-Islāmiyyah. 

t,tp: Muʾassasat al-Risālah, n.d. 

Al-Jabiri, Muhammad Abid. Al-Muthaqqafūn Fī Al-Ḥaḍārah Al-‘Arabiyyah: Miḥnat Ibn 

Ḥanbal Wa Nakbat Ibn Rushd. Bairut: Markaz Dirasah al-Wihdah al-Arabiyah, 2005. 

An-Na’im, Abdullahi Ahmed. Islam and the Secular State: Negotiating the Future of 



 

 Jurnal Ilmiah Penelitian  

LAW_JURNAL 
E-ISSN  : 2746-4571 
P-ISSN  : 2746-3966 

 

 

290 

Volume VI, Nomor 2, 

Februari, 2026 

 

Shariʿa. Massachusetts: Harvard University Press, 2009. 

———. Islam Dan Negara Sekuler: Menegosiasikan Masa Depan Syariah. Bandung: 

Mizan, 2007. 

———. Toward an Islamic Reformation: Civil Liberties, Human Rights, and International 

Law. Syracuse, NY: yracuse Univ. Press, 1996. 

An-Nabhani, Taqiyuddin. Niẓām Al-Islām. t,tp: Hizbuttahrir, 2001. 

Athiyah, Jamaluddin. Nahw Taf‘īl Maqāṣid Al-Syarī‘Ah. Damaskus: Dār al-Fikr, 2003. 

Auda, Jasser. Fiqh Al-Maqāṣid: Iʿnāṭ Al-Aḥkām Al-Sharʿiyyah Bi-Maqāṣidihā. Herndon, 

VA: International Institute of Islamic Thought, n.d. 

———. Maqāṣid Al-Sharī‘Ah: Dalīl Al-Mubtadi’Īn. Bairut: al-Ma’had al-‘Alami li al-Fikr 

al-Islamy, 2011. 

Budiman, Arief. Teori Negara: Negara, Kekuasaan, Dan Ideologi. Jakarta: PT. Gramedia, 

2002. 

Dahlan, Moh. Abdullah Ahmed An-Na’im: Epistemologi Hukum Islam. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2009. 

Fanani, Muhyar. Metode Studi Islam: Aplikasi Sosiologi Pengetahuan Sebagai Cara 

Pandang. Ke-2. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2010. 

Gazali, Abu Hamid Al-. Al-Mustaṣfā Min ʿIlm Al-Uṣūl. Bairut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 

n.d. 

Hallaq, Wael B. Ancaman Negara Bangsa: Islam, Politik. Dan Problem Moral Modernitas. 

Edited by Terj. Akh. Minhaji. Yogyakarta: Suka Press, 2015. 

———. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral Predicament. New 

York: Columbia University Press, 2013. 

Huwaidi, Fahmi. Muwāṭinūn Lā Dhimmiyyūn. Kairo: Dār al-Shurūq, 1999. 

Juru, Ignasius Jaques. Dislokasi Wacana Kewargaan: Melampaui Liberalisme Menuju 

Wacana Agnostik. Yogyakarta: RCPG Universitas Gajah Mada, 2013. 

Kalidjernih, Freddy K. Puspa Ragam Konsep Dan Isu Kewarganegaraan. Bandung: Widya 

Aksara Press, 2009. 

Kymlicka, Will. Kewargaan Multikultura. Jakarta: LP3ES, 2011. 

MD, Mahfud. Dasar Dan Struktur Ketatanegaraan Indonesia. Yogyakarta: Rineka Cipta, 

2001. 

Rawls, John. A Theory of Justice. Cambridge: Harvard University Press, 1971. 

Saed, Abadullah, Hasan Saeed. Freedom of Religion, Apostasy, and Islam. Aldershot, Hants, 

England ; Burlington, VT: Asghate, 2004. 

Toha, Muhmaoud Muhammad. Al-Risālah Al-Tsāniyah Min Al-Islām. t.t: t.tp, 1969. 


