
Jurnal Network Media Vol: 9 No.1  Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 – 6446 | ISSN (E) : 2722-9319 

 

 

Universitas Dharmawangsa 417 

INTERAKSI SIMBOLIK DALAM POLA KOMUNIKASI KELUARGA ETNIS 

TIONGHOA DI KECAMATAN SUKARAMI 
 

 

 

SYMBOLIC INTERACTION IN THE COMMUNICATION PATTERNS OF CHINESE 

FAMILIES IN SUKARAMI DISTRICT 
 

 
1)Ilmi Nur Kholisa,2)Ahmad Muhaimin, 3)Rina Pebriana 

1,2,3)Program Studi Ilmu Komunikasi, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik 

Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang 

Jl. Prof. K. H. Zainal Abidin Fikri No.Km.3, Palembang, Sumatera Selatan 30126 
*Email: ilminurkholisa@gmail.com 

 

ABSTRAK 

Penelitian ini mengkaji bagaimana interaksi simbolik membentuk pola komunikasi antara orang tua 

dan anak dalam keluarga etnis Tionghoa di Kecamatan Sukarami. Dengan menggunakan pendekatan 

kualitatif deskriptif, data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi terhadap 

enam informan dari tiga keluarga. Temuan menunjukkan bahwa pola komunikasi terbentuk melalui 

penggunaan simbol-simbol budaya, sapaan kekerabatan, interaksi rutin, serta tradisi keluarga yang 

mencerminkan nilai inti etnis Tionghoa seperti hormat, disiplin, dan tanggung jawab. Simbol-simbol ini 

ditafsirkan secara berbeda oleh setiap generasi, sehingga terlihat adanya proses negosiasi makna dalam 

keluarga. Meskipun terdapat pengaruh modernisasi dan penggunaan bahasa lokal, keluarga-keluarga 

tersebut tetap mempertahankan nilai budaya utama melalui komunikasi sehari-hari. Penelitian ini 

menegaskan peran interaksi simbolik sebagai mekanisme dalam mentransmisikan dan mempertahankan 

identitas budaya pada keluarga Tionghoa lintas generasi. 

Kata Kunci: interaksi simbolik, pola komunikasi, keluarga Tionghoa, pewarisan budaya. 

 

A. PENDAHULUAN 

Komunikasi dalam keluarga merupakan proses interaksi yang membentuk pola hubungan 

antaranggota, terutama antara orang tua dan anak. Dalam keluarga etnis Tionghoa, komunikasi 

tidak hanya berfungsi sebagai alat bertukar pesan, tetapi juga sarana pewarisan nilai budaya yang 

diwariskan secara turun-temurun. Nilai budaya seperti penghormatan kepada orang tua, kerja keras, 

kedisiplinan, dan pentingnya pendidikan menjadi kerangka sosial yang memengaruhi interaksi 

harian dalam keluarga. Hal ini sejalan dengan pernyataan bahwa nilai budaya menjadi kerangka 

sosial yang membentuk interaksi orang tua dan anak (Mulyana, 2015). 

Dalam konteks komunikasi, pembentukan makna dalam keluarga dapat dijelaskan melalui 

teori Interaksi Simbolik. Mead memandang interaksi manusia sebagai pertukaran simbol yang 

diberi makna melalui proses sosial. Simbol-simbol itu dapat berupa bahasa, gestur, atau tindakan 

yang mewakili nilai tertentu. Sebagaimana dijelaskan dalam skripsimu, Mead menekankan tiga 

konsep utama: mind, self, dan society, yang menjadi dasar individu dalam menafsirkan dan 

membentuk makna sosial (Zanki, 2020). 

Setiap orang yang berinteraksi menukar makna, pikiran, dan pemahaman yang sudah 

dipelajari dari masyarakat serta budaya (Derung, 2017). Hal ini menjelaskan bahwa komunikasi 

orang tua dan anak dalam keluarga Tionghoa sarat dengan simbol dan nilai budaya yang terus 

diinterpretasikan dari generasi ke generasi. 

mailto:ilminurkholisa@gmail.com


Jurnal Network Media Vol: 9 No.1  Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 – 6446 | ISSN (E) : 2722-9319 

 

 

Universitas Dharmawangsa 418 

Kecamatan Sukarami sebagai lokasi penelitian memperlihatkan dinamika sosial budaya yang 

menarik. Generasi muda Tionghoa hidup dalam lingkungan modern yang multikultural, sehingga 

pola komunikasi mereka mengalami perubahan. Perubahan ini tampak dari berkurangnya 

penggunaan simbol khas Tionghoa, melemahnya tradisi penghormatan formal, serta meningkatnya 

gaya komunikasi yang lebih santai dan individualistik. 

Namun demikian, sebagian keluarga tetap mempertahankan pola komunikasi tradisional 

yang sarat makna budaya misalnya penggunaan sapaan kekerabatan, partisipasi dalam ritual, dan 

ekspresi hormat melalui tindakan. Hal ini sesuai dengan temuan bahwa nilai budaya, seperti bakti 

dan tanggung jawab, masih menjadi dasar dalam hubungan orang tua dan anak di keluarga 

Tionghoa Sukarami 

Perbedaan gaya komunikasi antara generasi orang tua yang mempertahankan hierarki dan 

generasi anak yang lebih modern menciptakan ruang negosiasi makna dalam interaksi keluarga. 

Pola ini sejalan dengan analisis Frosh bahwa identitas seseorang dibentuk tidak hanya oleh budaya, 

tetapi juga pengalaman pribadi yang diolah melalui bahasa (Dwidanti, 2021) 

Berdasarkan dinamika tersebut, penelitian ini penting untuk memahami bagaimana interaksi 

simbolik membentuk pola komunikasi orang tua dan anak dalam keluarga etnis Tionghoa di 

Kecamatan Sukarami, serta bagaimana komunikasi tersebut digunakan untuk mempertahankan 

nilai budaya di tengah modernisasi.Sukarami. 

B. LANDASAN TEORI 

1. Teori Interaksi Simbolik 

Teori Interaksi Simbolik berangkat dari pemikiran George Herbert Mead yang 

menekankan bahwa setiap interaksi manusia melibatkan penggunaan simbol yang diberi 

makna melalui proses sosial. Simbol tersebut dapat berupa bahasa, gestur, tindakan, 

ataupun objek budaya yang dipahami bersama. Menurut Mead, struktur interaksi ini tidak 

dapat dipahami tanpa melihat tiga konsep utama: mind, self, dan society (Purnomo & 

Indarti, 2023). 

Mind merupakan kemampuan individu menafsirkan simbol, mempertimbangkan 

tindakan, dan mengolah makna sebelum merespons. Dalam interaksi sosial, setiap orang 

tidak hanya saling berinteraksi, tetapi juga sedang menukar makna, pikiran, dan 

pemahaman yang dipelajari dari budaya tempat mereka hidup (Nugraha & Hasanah, 2021) 

Self adalah konsep diri yang terbentuk melalui interaksi dengan orang lain. Dalam 

konteks keluarga, self anak berkembang dari bagaimana ia menafsirkan perlakuan, aturan, 

dan harapan yang disampaikan oleh orang tua (Muhibuddin, 2024). 

Society merupakan struktur nilai, norma, serta budaya yang membentuk cara individu 

memberi makna pada pengalaman hidup. Pada keluarga Tionghoa, nilai budaya seperti 

hormat kepada orang tua, disiplin, dan pentingnya pendidikan menjadi kerangka sosial 

yang membentuk interaksi keluarga (Elfani & Utami, 2021). Melalui ketiga konsep 

tersebut, teori ini memandang bahwa pola komunikasi bukan hanya pertukaran pesan, 

tetapi proses interpretasi makna yang dipengaruhi oleh budaya, pengalaman, dan posisi 

sosial dalam keluarga. 

2. Komunikasi Keluarga dalam Perspektif Budaya Tionghoa 

Komunikasi dalam keluarga Tionghoa memiliki fungsi yang lebih luas dibanding 

sekadar bertukar informasi. Ia menjadi sarana pewarisan nilai leluhur, pembentukan 

identitas etnis, dan mekanisme kontrol sosial. Komunikasi keluarga berfungsi sebagai 

media pewarisan nilai dan norma yang diyakini, terutama dalam keluarga dengan budaya 

kuat seperti Tionghoa (Muamar, 2016). 



Jurnal Network Media Vol: 9 No.1  Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 – 6446 | ISSN (E) : 2722-9319 

 

 

Universitas Dharmawangsa 419 

Bahasa dan sapaan kekerabatan menjadi simbol utama dalam menjaga hierarki dan 

tata krama. Sistem sapaan Tionghoa menentukan posisi seseorang di dalam keluarga dan 

memperkuat nilai bakti (Kumala et al., 2023). Selain bahasa, perhatian nonverbal seperti 

menyiapkan makanan, mengingatkan kesehatan, dan memberi dukungan pendidikan 

menjadi bentuk ekspresi kasih sayang yang halus namun bermakna (Ismail, 2023). 

Komunikasi keluarga Tionghoa juga berfungsi sebagai kontrol sosial. Teguran halus, 

nasihat, dan perumpamaan simbolis menjadi cara orang tua mengarahkan perilaku anak 

tanpa konfrontasi langsung (Hilal, 2022). 

3. Perubahan Pola Komunikasi dalam Konteks Modern 

Modernisasi, teknologi, dan lingkungan multikultural memengaruhi cara generasi 

muda Tionghoa berkomunikasi. Generasi muda di Sukarami mengalami “pergeseran dalam 

cara berkomunikasi dan memaknai nilai budaya keluarga” 

Pergeseran ini ditandai berkurangnya penggunaan istilah khas Tionghoa, 

menurunnya ritual penghormatan formal, serta meningkatnya gaya komunikasi yang lebih 

santai dan individualistik. Namun demikian, sebagian keluarga tetap mempertahankan nilai 

dasar seperti menjaga nama baik keluarga, menghormati orang tua, serta mengutamakan 

pendidikan sebagai bentuk bakti (R et al., 2025). 

Perbedaan perspektif antara orang tua yang mempertahankan nilai tradisional dan 

anak yang lebih adaptif terhadap budaya modern menciptakan proses negosiasi makna. 

Pandangan Frosh yang mendukung hal ini, bahwa identitas dibentuk oleh perpaduan 

budaya dan pengalaman pribadi yang diolah melalui bahasa (Christian, 2017). 

C. METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif untuk 

memahami pola komunikasi orang tua dan anak dalam keluarga etnis Tionghoa di 

Kecamatan Sukarami. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti menggali 

makna, simbol, serta dinamika interaksi yang terjadi dalam kehidupan keluarga secara 

mendalam. Peneliti berperan sebagai instrumen utama yang melakukan proses 

pengumpulan data melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi, sehingga 

mampu memperoleh gambaran nyata mengenai penggunaan bahasa, keterbukaan, tradisi 

keluarga, serta nilai budaya yang memengaruhi pola komunikasi antar generasi. 

Informan dalam penelitian ini berjumlah enam orang yang berasal dari tiga keluarga 

etnis Tionghoa, terdiri dari orang tua dan anak. Pemilihan informan dilakukan secara 

purposive berdasarkan kriteria keterlibatan langsung mereka dalam interaksi keluarga, 

pemahaman terhadap nilai-nilai budaya Tionghoa, serta kemampuan menjelaskan pola 

komunikasi yang berlangsung di rumah. Setiap informan memberikan informasi mengenai 

pengalaman berkomunikasi, kebiasaan keluarga, penggunaan simbol budaya, serta cara 

mereka menafsirkan nilai seperti hormat, disiplin, dan tanggung jawab. 

Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam, observasi kegiatan keluarga, 

dan dokumentasi berupa catatan lapangan serta arsip terkait tradisi dan aktivitas keluarga. 

Sementara itu, data sekunder dikumpulkan dari buku, jurnal, artikel ilmiah, dan penelitian 

sebelumnya yang membahas komunikasi keluarga, budaya Tionghoa, serta teori interaksi 

simbolik. Seluruh data dianalisis secara kualitatif melalui proses reduksi data, penyajian 

data, interpretasi, dan penarikan kesimpulan, sehingga menghasilkan pemahaman 

komprehensif mengenai bagaimana interaksi simbolik membentuk pola komunikasi orang 

tua dan anak dalam keluarga etnis Tionghoa di Kecamatan Sukarami. 



Jurnal Network Media Vol: 9 No.1  Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 – 6446 | ISSN (E) : 2722-9319 

 

 

Universitas Dharmawangsa 420 

D. HASIL DAN PEMBAHASAN 

1. Profil Informan Penelitian 

Sebelum melakukan analisis utama, peneliti terlebih dahulu mengumpulkan data 

mengenai identitas dan kondisi masing-masing keluarga yang menjadi narasumber 

penelitian. Informasi ini diperlukan untuk memahami latar sosial, struktur keluarga, 

serta konteks komunikasi yang membentuk dinamika interaksi antara orang tua dan 

anak dalam keluarga etnis Tionghoa di Kecamatan Sukarami. Pemilihan narasumber 

dilakukan secara purposive, melibatkan tiga keluarga yang memiliki pola komunikasi 

berbeda serta tingkat keterlibatan yang beragam dalam tradisi dan nilai budaya 

Tionghoa. Setiap narasumber terdiri dari satu orang tua dan satu anak yang dipilih 

berdasarkan keaktifan mereka dalam proses komunikasi keluarga serta kesediaan 

memberikan informasi secara mendalam. 

Tabel 1. Daftar Narasumber 

No. Nama samaran Peran 

1. KS (53 tahun) Ibu 

FW (26 tahun) Anak Perempuan 

2 PL (55 tahun) Ibu 

FL (24 tahun) Anak Laki-Laki 

3. AMJ (55 tahun) Ayah 

MT (30 tahun) Anak Perempuan 

2. Pola Komunikasi Orang tua dan anak 

a. Narasumber FW dan KS 

Keluarga FW dan KS menunjukkan pola komunikasi yang cenderung hangat, 

terbuka, dan fleksibel, berbeda dengan stereotip keluarga Tionghoa tradisional yang 

dikenal lebih kaku dan hierarkis. Pola komunikasi ini terlihat dari bagaimana FW 

merasa nyaman untuk bercerita hampir tentang seluruh aktivitas hariannya kepada 

ibunya. 

FW menunjukkan adanya kepercayaan dan keterbukaan, yang dalam teori 

interaksi simbolik mencerminkan proses pembentukan mind, cara FW menafsirkan 

respons orang tua sebagai bentuk penerimaan. Komunikasi terbuka dalam keluarga 

memperkuat hubungan interpersonal dan rasa aman dalam diri anak (Islamiah & 

Iriyadi, 2025). 

Di sisi lain, KS sebagai orang tua juga secara sadar menciptakan lingkungan 

komunikasi yang tidak menekan. Ia berusaha menghindari gaya komunikasi otoritatif 

yang dulu identik dengan keluarga Tionghoa. KS menampilkan self (diri) dalam 

interaksi yaitu bagaimana ia memilih simbol komunikasi berupa sikap santai dan 

ramah untuk memberi ruang bagi FW mengekspresikan diri. 

Temuan ini mencerminkan proses society dalam teori Mead, yaitu bagaimana 

nilai sosial keluarga seperti keterbukaan dan keluwesan yang mengarahkan interaksi 

antara orang tua dan anak. Dalam konteks keluarga Tionghoa modern, pola ini 

menunjukkan adanya adaptasi budaya dari pola hierarkis menjadi pola yang lebih 

setara. 

Dalam keluarga FW dan KS, bahasa yang digunakan sehari-hari adalah bahasa 

Palembang, bukan Mandarin. Namun, simbol budaya tetap dipertahankan melalui 

penggunaan sapaan khas Tionghoa seperti koko, cici, ai, dan ang. Pergeseran bahasa 

ini sejalan dengan penelitian yang menyebutkan bahwa keluarga Tionghoa modern 

mengalami adaptasi linguistik sesuai lingkungan sosial (Bhakti, 2020). 



Jurnal Network Media Vol: 9 No.1  Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 – 6446 | ISSN (E) : 2722-9319 

 

 

Universitas Dharmawangsa 421 

Penggunaan bahasa sering ditentukan oleh kebutuhan komunikasi sehari-hari, 

bukan semata identitas budaya (Haryono & Hadiutomo, 2024). Dalam perspektif 

interaksi simbolik, penggunaan bahasa lokal tetapi tetap mempertahankan simbol 

linguistik khas Tionghoa menggambarkan bahwa keluarga FW menegosiasikan 

makna budaya melalui simbol tertentu. Sapaan seperti koko dan cici berfungsi 

sebagai simbol identitas yang disepakati bersama. 

Meskipun komunikasi FW dan KS cenderung hangat, ada momen ketika FW 

menafsirkan respons singkat orang tua sebagai tanda kurang perhatian. Dinamika 

mind mengenai bagaimana satu simbol (respons singkat) ditafsirkan berbeda oleh 

anak dan orang tua. Hal ini menegaskan gagasan Mead bahwa makna tidak melekat 

pada tindakan, tetapi muncul dari proses interpretasi (meaning arises out of social 

interaction). Perbedaan penafsiran kecil ini juga mencerminkan pola komunikasi 

keluarga modern yang lebih cair, namun tetap membutuhkan penyesuaian antar- 

generasi. 

Meskipun keluarga FW dinamis dan modern, mereka tetap menjalankan tradisi 

Tionghoa sebagai bentuk pelestarian nilai budaya, seperti Imlek, Cap Go Meh, dan 

Ceng Beng. Tradisi ini mencerminkan konsep society Mead, yaitu bagaimana nilai 

sosial dan budaya kolektif membentuk dan mengarahkan pola komunikasi keluarga. 

Nilai-nilai seperti menghormati leluhur, kebersamaan, dan kontinuitas budaya 

menjadi dasar interaksi FW dan orang tuanya. Tradisi Tionghoa berfungsi sebagai 

media penyampaian nilai dan simbol budaya antar generasi (Purba et al., 2024). 

b. Narasumber FL dan PL 

Keluarga FL dan PL memperlihatkan pola komunikasi yang lebih tenang, 

seperlunya, namun tetap menjaga rasa hormat. Gaya komunikasi ini dipengaruhi oleh 

kepribadian FL yang tidak banyak bicara, serta cara PL sebagai orang tua yang 

menanamkan nilai budaya melalui kebiasaan, bukan melalui penjelasan panjang. 

Interaksi dalam keluarga ini berlangsung lewat pesan non-verbal dan tindakan 

berulang, selaras dengan konsep mind dalam teori Interaksi Simbolik, di mana makna 

dibentuk melalui proses menafsirkan simbol dan kebiasaan sehari-hari (Rahayu & 

Indiarti, 2020). 

Dalam proses self, FL membangun pemahamannya terhadap budaya Tionghoa 

dari praktik yang dilakukan orang tua, seperti mengutamakan keluarga, bersikap 

sopan, dan mengikuti tradisi tertentu. Sikap ini menunjukkan bahwa identitas FL 

sebagai bagian dari etnis Tionghoa terbentuk bukan melalui instruksi verbal, tetapi 

melalui internalisasi simbol budaya. 

Keluarga FL juga mengalami pergeseran bahasa ke bahasa lokal. FL 

mengatakan bahwa ia tidak merasa wajib mempelajari Mandarin karena tuntutan 

sekolah sudah banyak dan orang tua membebaskan pilihan bahasa. Hal ini sejalan 

dengan literatur bahwa pergeseran bahasa terjadi ketika keluarga hidup dalam 

lingkungan multibahasa dan mengutamakan bahasa yang memudahkan kebutuhan 

komunikasi harian (Yulianti et al., 2023). Dalam konsep society, pilihan bahasa PL 

dan FL dipengaruhi oleh lingkungan sosial yang mayoritas menggunakan bahasa 
lokal, sehingga bahasa lokal menjadi simbol adaptasi budaya. 

Keterbukaan antara FL dan PL ada, namun tidak seintens keluarga Fwdan KS. 

Komunikasi mereka lebih ringkas, namun tetap menunjukkan hubungan yang hangat 

dan saling menghormati. FL menggambarkan relasi yang hangat namun tetap 

memiliki batas. Keterbukaan tidak harus berupa percakapan panjang, tetapi dapat 



Jurnal Network Media Vol: 9 No.1  Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 – 6446 | ISSN (E) : 2722-9319 

 

 

Universitas Dharmawangsa 422 

muncul dari sikap saling menghargai dan memahami peran masing-masing 

(Maharani, 2024). 

Dalam perspektif interaksi simbolik, keduanya menafsirkan simbol yang 

berbeda, PL menilai komunikasi seperlunya adalah bentuk kedewasaan anaknhya. 

FL menafsirkan gaya bicara mamanya sebagai simbol perhatian yang tidak 

berlebihan. 

Tradisi keluarga Tionghoa tetap dipertahankan dalam keluarga FL–PL, 

meskipun penggunaan bahasa Mandarin berkurang. Bentuk pemertahanan budaya 

terlihat dari ritual seperti Imlek, Ceng Beng, dan Cap Go Meh. Melalui teori society, 

tradisi tersebut menjadi ruang di mana FL memaknai dirinya sebagai bagian dari 

komunitas Tionghoa. Tradisi menjadi simbol kolektif yang memperkuat identitas 

etnis. Tradisi dan ritual adalah bentuk komunikasi simbolik yang menjaga nilai 

budaya di tengah perubahan zaman (Kristofer & Susanto, 2019). 

Lingkungan pergaulan modern memengaruhi cara berbicara FL yang lebih 

ringkas dan santai. Namun, nilai dasar budaya seperti sopan santun tetap 

dipertahankan. FL juga mengakui bahwa lingkungan modern membuatnya lebih 

santai dalam berkomunikasi, tetapi ia tetap menjaga batas. Dalam society, ini 

menunjukkan bahwa pengalaman sosial membentuk cara FL mengekspresikan 

dirinya, namun nilai budaya keluarga tetap menjadi acuan utama dalam interaksi 

dengan orang tua. 

c. Narasumber MT dan AMJ 

Pola komunikasi dalam keluarga MT dan AMJ menunjukkan karakter yang 

berbeda dibandingkan dua keluarga sebelumnya. Komunikasi cenderung lebih 

formal, singkat, dan tidak terlalu ekspresif, meskipun tetap berlangsung dalam 

suasana saling menghargai. Berdasarkan wawancara, MT menyampaikan bahwa ia 

jarang menceritakan masalah pribadi kepada orang tua, bukan karena tidak percaya, 

tetapi karena tidak ingin membebani mereka. Sikap ini menunjukkan bahwa pada 

proses mind, MT menafsirkan bahwa menjaga perasaan orang tua merupakan bentuk 

tanggung jawab dan kasih sayang dalam tradisi Tionghoa. 

AMJ sebagai orang tua juga lebih banyak menunjukkan perhatian melalui 

tindakan, bukan ucapan. Gaya komunikasi semacam ini merefleksikan nilai budaya 

Tionghoa yang menekankan teladan moral, ketenangan, dan pengendalian diri orang 

tua dalam mendidik anak. Kedisiplinan dan ketenangan merupakan karakter kuat 

dalam budaya Tionghoa yang memengaruhi gaya komunikasi keluarga (Marliana & 

Setyawan, 2025). 

Observasi peneliti menguatkan gambaran tersebut. Interaksi antara MT dan 

ayahnya berlangsung singkat, dengan kontak mata minimal, tetapi tetap sopan dan 

penuh hormat. Percakapan sering kali langsung pada inti dan tidak disertai ekspresi 

emosional. Situasi ini memperkuat temuan bahwa komunikasi dalam keluarga ini 

bersifat seperlunya, terstruktur, dan menghindari konfrontasi. Pola ini sesuai dengan 

konsep self dalam teori interaksi simbolik, di mana individu membentuk identitas diri 

melalui cara ia merespons simbol, tindakan, dan nilai budaya di lingkungannya 
(Derung, 2017). 

Dari aspek society, nilai budaya sangat dominan dalam membentuk pola 

komunikasi keluarga MT. Ajaran moral dan teladan yang diberikan AMJ menjadi 

simbol kuat yang MT internalisasi. MT menegaskan bahwa orang tuanya banyak 

mengajarkan nilai kebaikan, moralitas, dan prinsip tabur tuai. Penguatan nilai ini 

juga hadir dalam kegiatan keagamaan keluarga, seperti sembahyang harian di meja 



Jurnal Network Media Vol: 9 No.1  Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 – 6446 | ISSN (E) : 2722-9319 

 

 

Universitas Dharmawangsa 423 

altar dan keterlibatan MT dalam kegiatan vihara. Sebagaimana disampaikan 

penelitian sebelumnya, nilai budaya Tionghoa memengaruhi cara keluarga 

mengekspresikan perhatian, terutama melalui tindakan dan nasihat moral (Kristofer 

& Susanto, 2019). 

Keluarga MT dan AMJ merupakan contoh keluarga yang mempertahankan 

nilai budaya Tionghoa secara kuat dalam komunikasi. Bahasa Mandarin tetap 

diperkenalkan, kegiatan sembahyang dilakukan rutin, dan nasihat moral menjadi 

bentuk utama penyampaian kasih sayang. Pelestarian bahasa dan ritual merupakan 

bagian penting dalam menjaga identitas budaya Tionghoa (Widianto, 2018). 

Dengan demikian, pola komunikasi pada keluarga ini tidak hanya menjadi 

sarana bertukar pesan, tetapi juga mekanisme simbolik untuk mewariskan nilai 

leluhur dan membentuk kepribadian anak. 

 

E. KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa pola komunikasi orang tua dan anak pada 

keluarga etnis Tionghoa di Kecamatan Sukarami terbentuk melalui kombinasi antara pola 

komunikasi demokratis hierarki. Pola demokratis hierarki tampak melalui sikap orang tua 

yang lebih terbuka, memberikan ruang dialog, serta menyesuaikan bahasa dan gaya 

komunikasi dengan kebutuhan anak namun tetap terlihat dari penekanan pada sopan 

santun, penghormatan kepada orang tua, serta batas komunikasi tertentu yang dianggap 

wajar dalam budaya Tionghoa. 

Melalui perspektif interaksi simbolik, proses komunikasi dalam keluarga Tionghoa 

berlangsung melalui pertukaran simbol budaya seperti panggilan kekerabatan, kebiasaan 

tradisi, nasihat moral, serta tindakan nonverbal yang merefleksikan nilai kedisiplinan, 

hormat, dan kebersamaan. Proses mind, self, dan society terbentuk ketika anak menafsirkan 

pesan orang tua, membangun identitas diri sebagai bagian dari etnis Tionghoa, dan 

menginternalisasi nilai-nilai budaya melalui praktik keseharian. 

Secara keseluruhan, pola komunikasi keluarga Tionghoa di Sukarami 

dipertahankan melalui kombinasi antara keterbukaan modern dan nilai budaya tradisional. 

Tradisi, simbol, serta praktik komunikasi yang diwariskan turun-temurun menjadi sarana 

penting dalam menjaga identitas etnis, sekaligus memastikan bahwa nilai budaya Tionghoa 

tetap relevan di tengah perubahan sosial masyarakat modern 

 

F. DAFTAR PUSTAKA 

Bhakti, W. P. (2020). Pergeseran Penggunaan Bahasa Jawa ke Bahasa Indonesia dalam 

Komunikasi Keluarga di Sleman. Jurnal Skripto, 6(2). 

Christian, S. A. (2017). Identitas Budaya Orang Tionghoa Indonesia. Jurnal Cakrawala 

Mandarin, 1(1), 11. https://doi.org/10.36279/apsmi.v1i1.11 

Derung, T. N. (2017). Interaksionisme Simbolik Dalam Kehidupan Bermasyarakat. Jurnal 

Kateketik Dan Pastoral, 2. https://doi.org/10.53544/sapa.v2i1.33 

Dwidanti, N. M. (2021). Representasi Budaya Melayu Dan Jawa Pada Film Pendek 

“Ketue” Dan “Nyumbang.” Universitas Islam Indonesia Yogyakarta. 

Elfani, S., & Utami, D. (2021). Diskursus Pola Asuh Keluarga Tionghoa (Studi Relasi 

Kuasa Orangtua dalam Pembentukan Citra Kewirausahaan pada Anak) [Universitas 

Negeri Surabaya]. In Paradigma. 

https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/view/40053/35470 

Haryono, A. H., & Hadiutomo, D. A. (2024). Pergeseran Bahasa Pada Masyarakat 

Generasi Kedua Dari Nusa Tenggara Timur Di Driyorejo. Sebasa: Jurnal Pendidikan 



Jurnal Network Media Vol: 9 No.1  Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 – 6446 | ISSN (E) : 2722-9319 

 

 

Universitas Dharmawangsa 424 

Bahasa Dan Sastra Indonesia, 7(2), 472–486. 

Hilal, A. N. (2022). Pola Komunikasi Keluarga Dalam Menghadapi Perilaku Menyimpang 

Anak Pada Masa Pandemi di Kota Parepare. institut Agama Islam Negeri (IAIN) 

Parepare. 

Islamiah, R., & Iriyadi, D. (2025). Pengaruh Konseling Keluarga Terhadap Keharmonisan 

Keluarga. Realita: Jurnal Bimbingan Dan Konseling, 10(2). 

Ismail, L. (2023). Dinamika Sosial Dalam Inklusivutas Sosiokultural Pada Hubungan 

Antar Etnis Tionghoa Dengan Non Etnis Tionghoa Di Kota Makassar. Universitas 

Negeri Makassar. 

Kristofer, I., & Susanto, E. H. (2019). Pola Komunikasi Dalam Upacara Adat Teapai di 

Lingkup    Etnis    Tionghoa    Jakarta.    Koneksi,    2(2),    387. 

https://doi.org/10.24912/kn.v2i2.3914 

Kumala, S. A., Lauder, R. M., Datang, F. A., & Firdaus, W. (2023). Istilah Kekerabatan 

Pada Masyarakat Cina Benteng. Widyaparwa, 51(1). 

https://doi.org/10.26499/wdprw.v51i1.1372 

Maharani, S. (2024). Pola Komunikasi Pedagang Etnis Tionghoa dalam Mempertahankan 

Loyalitas Konsumen Di Bagansiapiapi. Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim 

Riau. 

Marliana, E., & Setyawan, J. (2025). Pola Asuh dan Prestasi Anak Tionghoa dalam 

Perspektif Psikologi Budaya. Jurnal Perspektif: Jurnal Kajian Sosiologi Dan 

Pendidikan, 8(2). 

Muamar, M. (2016). Tradisi pendidikan keluarga muslim Tionghoa Semarang. Universitas 

Islam Negeri Walisongo Semarang. 

Muhibuddin. (2024). Hambatan Dan Kegagalan Komunikasi Keluarga Antara Orang Tua 

dan Anak (Komunikasi Efektif dalam Perspektif Islam dan Psikologi). Jurnal An- 

Nasyr: Jurnal Dakwah Dalam Mata Tinta, 11(2). 

Mulyana, D. (2015). Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar. In Bandung. Remaja Rosdakarya. 

Nugraha, D., & Hasanah, A. (2021). Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Budaya Di 

Sekolah. Jurnal Pendidikan PKN, 2(1). 

Purba, A. R., Adelina, P. A. B. S., Sigiro, D. S., Manullang, D. Y., & Saragih, R. (2024). 

Nilai Sosial Dan Budaya Dalam Komunikasi Bahasa Batak Toba Pada Mambosuri : 

Sosiolinguistik. Jurnal Pendidikan Bahasa, 13(2). 

https://doi.org/10.31571/bahasa.v13i2.8513 

Purnomo, C. A., & Indarti, T. (2023). Interaksi Simbolik Dalam Novel Ayah Dan Sirkus 

Pohon Karya Andrea Hirata (Kajian Intraksionisme Simbolik George Herbert Mead). 

BAPALA, 10(1). 

R, I. P. S., Insani, N. N., & Ridha, M. R. (2025). Ancaman Pergeseran Bahasa Daerah Dan 

Dampaknya Terhadap Keberlanjutan Warisan Budaya Di Era Global. Jurnal 

Penelitian Nusantara, 1(5), 91–96. 

Rahayu, P. P., & Indiarti, P. T. (2020). Makna Peruntungan Usaha dalam Simbol di 

Budaya Imlek bagi Masyarakat Etnis Tionghoa Surabaya. Jurnal Psikologi 

Perseptual, 5(1). https://doi.org/10.24176/perseptual.v5i1.4980 

Widianto, E. (2018). Pemertahanan Bahasa Daerah Melalui Pembelajaran Dan Kegiatan Di 

Sekolah. Jurnal Kredo, 1(2). 

Yulianti, Astuti, M. T., & Triayunda, L. (2023). Komunikasi Keluarga sebagai Sarana 

Keharmonisan Keluarga. Journal Of Social Science Research, 3(2). 


