Jurnal Network Media Vol: 9 No.l Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 — 6446 | ISSN (E) : 2722-9319

INTERAKSI SIMBOLIK DALAM POLA KOMUNIKASI KELUARGA ETNIS
TIONGHOA DI KECAMATAN SUKARAMI

SYMBOLIC INTERACTION IN THE COMMUNICATION PATTERNS OF CHINESE
FAMILIES IN SUKARAMI DISTRICT

DIImi Nur Kholisa,”’Ahmad Muhaimin, ¥Rina Pebriana
1.23)Program Studi Ilmu Komunikasi, Fakultas I[Imu Sosial dan Ilmu Politik
Universitas Islam Negeri Raden Fatah Palembang
J1. Prof. K. H. Zainal Abidin Fikri No.Km.3, Palembang, Sumatera Selatan 30126
*Email: ilminurkholisa@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini mengkaji bagaimana interaksi simbolik membentuk pola komunikasi antara orang tua
dan anak dalam keluarga etnis Tionghoa di Kecamatan Sukarami. Dengan menggunakan pendekatan
kualitatif deskriptif, data dikumpulkan melalui wawancara mendalam, observasi, dan dokumentasi terhadap
enam informan dari tiga keluarga.. Temuan menunjukkan bahwa pola komunikasi terbentuk melalui
penggunaan simbol-simbol budaya, sapaan kekerabatan, interaksi rutin, serta tradisi keluarga yang
mencerminkan nilai inti etnis Tionghoa seperti hormat, disiplin, dan tanggung jawab. Simbol-simbol ini
ditafsirkan secara berbeda oleh setiap generasi, sehingga terlihat adanya proses negosiasi makna dalam
keluarga. Meskipun terdapat pengaruh modernisasi dan penggunaan bahasa lokal, keluarga-keluarga
tersebut tetap mempertahankan nilai budaya utama melalui komunikasi sehari-hari. Penelitian ini
menegaskan peran interaksi simbolik sebagai mekanisme dalam mentransmisikan dan mempertahankan
identitas budaya pada keluarga Tionghoa lintas generasi.

Kata Kunci: interaksi simbolik, pola komunikasi, keluarga Tionghoa, pewarisan budaya.

A. PENDAHULUAN

Komunikasi dalam keluarga merupakan proses interaksi yang membentuk pola hubungan
antaranggota, terutama antara orang tua dan anak. Dalam keluarga etnis Tionghoa, komunikasi
tidak hanya berfungsi sebagai alat bertukar pesan, tetapi juga sarana pewarisan nilai budaya yang
diwariskan secara turun-temurun. Nilai budaya seperti penghormatan kepada orang tua, kerja keras,
kedisiplinan, dan pentingnya pendidikan menjadi kerangka sosial yang memengaruhi interaksi
harian dalam keluarga. Hal ini sejalan dengan pernyataan bahwa nilai budaya menjadi kerangka
sosial yang membentuk interaksi orang tua dan anak (Mulyana, 2015).

Dalam konteks komunikasi, pembentukan makna dalam keluarga dapat dijelaskan melalui
teori Interaksi Simbolik. Mead memandang interaksi manusia sebagai pertukaran simbol yang
diberi makna melalui proses sosial. Simbol-simbol itu dapat berupa bahasa, gestur, atau tindakan
yang mewakili nilai tertentu. Sebagaimana dijelaskan dalam skripsimu, Mead menekankan tiga
konsep utama: mind, self, dan society, yang menjadi dasar individu dalam menafsirkan dan
membentuk makna sosial (Zanki, 2020).

Setiap orang yang berinteraksi menukar makna, pikiran, dan pemahaman yang sudah
dipelajari dari masyarakat serta budaya (Derung, 2017). Hal ini menjelaskan bahwa komunikasi
orang tua dan anak dalam keluarga Tionghoa sarat dengan simbol dan nilai budaya yang terus
diinterpretasikan dari generasi ke generasi.

Universitas Dharmawangsa 417


mailto:ilminurkholisa@gmail.com

Jurnal Network Media Vol: 9 No.l Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 — 6446 | ISSN (E) : 2722-9319

Kecamatan Sukarami sebagai lokasi penelitian memperlihatkan dinamika sosial budaya yang
menarik. Generasi muda Tionghoa hidup dalam lingkungan modern yang multikultural, sehingga
pola komunikasi mereka mengalami perubahan. Perubahan ini tampak dari berkurangnya
penggunaan simbol khas Tionghoa, melemahnya tradisi penghormatan formal, serta meningkatnya
gaya komunikasi yang lebih santai dan individualistik.

Namun demikian, sebagian keluarga tetap mempertahankan pola komunikasi tradisional
yang sarat makna budaya misalnya penggunaan sapaan kekerabatan, partisipasi dalam ritual, dan
ekspresi hormat melalui tindakan. Hal ini sesuai dengan temuan bahwa nilai budaya, seperti bakti
dan tanggung jawab, masih menjadi dasar dalam hubungan orang tua dan anak di keluarga
Tionghoa Sukarami

Perbedaan gaya komunikasi antara generasi orang tua yang mempertahankan hierarki dan
generasi anak yang lebih modern menciptakan ruang negosiasi makna dalam interaksi keluarga.
Pola ini sejalan dengan analisis Frosh bahwa identitas seseorang dibentuk tidak hanya oleh budaya,
tetapi juga pengalaman pribadi yang diolah melalui bahasa (Dwidanti, 2021)

Berdasarkan dinamika tersebut, penelitian ini penting untuk memahami bagaimana interaksi
simbolik membentuk pola komunikasi orang tua dan anak dalam keluarga etnis Tionghoa di
Kecamatan Sukarami, serta bagaimana komunikasi tersebut digunakan untuk mempertahankan
nilai budaya di tengah modernisasi.Sukarami.

B. LANDASAN TEORI

1. Teori Interaksi Simbolik

Teori Interaksi Simbolik berangkat dari pemikiran George Herbert Mead yang
menekankan bahwa setiap interaksi manusia melibatkan penggunaan simbol yang diberi
makna melalui proses sosial. Simbol tersebut dapat berupa bahasa, gestur, tindakan,
ataupun objek budaya yang dipahami bersama. Menurut Mead, struktur interaksi ini tidak
dapat dipahami tanpa melihat tiga konsep utama: mind, self, dan society (Purnomo &
Indarti, 2023).

Mind merupakan kemampuan individu menafsirkan simbol, mempertimbangkan
tindakan, dan mengolah makna sebelum merespons. Dalam interaksi sosial, setiap orang
tidak hanya saling berinteraksi, tetapi juga sedang menukar makna, pikiran, dan
pemahaman yang dipelajari dari budaya tempat mereka hidup (Nugraha & Hasanah, 2021)

Self adalah konsep diri yang terbentuk melalui interaksi dengan orang lain. Dalam
konteks keluarga, self anak berkembang dari bagaimana ia menafsirkan perlakuan, aturan,
dan harapan yang disampaikan oleh orang tua (Muhibuddin, 2024).

Society merupakan struktur nilai, norma, serta budaya yang membentuk cara individu
memberi makna pada pengalaman hidup. Pada keluarga Tionghoa, nilai budaya seperti
hormat kepada orang tua, disiplin, dan pentingnya pendidikan menjadi kerangka sosial
yang membentuk interaksi keluarga (Elfani & Utami, 2021). Melalui ketiga konsep
tersebut, teori ini memandang bahwa pola komunikasi bukan hanya pertukaran pesan,
tetapi proses interpretasi makna yang dipengaruhi oleh budaya, pengalaman, dan posisi
sosial dalam keluarga.

2. Komunikasi Keluarga dalam Perspektif Budaya Tionghoa

Komunikasi dalam keluarga Tionghoa memiliki fungsi yang lebih luas dibanding
sekadar bertukar informasi. la menjadi sarana pewarisan nilai leluhur, pembentukan
identitas etnis, dan mekanisme kontrol sosial. Komunikasi keluarga berfungsi sebagai
media pewarisan nilai dan norma yang diyakini, terutama dalam keluarga dengan budaya
kuat seperti Tionghoa (Muamar, 2016).

Universitas Dharmawangsa 418



Jurnal Network Media Vol: 9 No.l Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 — 6446 | ISSN (E) : 2722-9319

Bahasa dan sapaan kekerabatan menjadi simbol utama dalam menjaga hierarki dan
tata krama. Sistem sapaan Tionghoa menentukan posisi seseorang di dalam keluarga dan
memperkuat nilai bakti (Kumala et al., 2023). Selain bahasa, perhatian nonverbal seperti
menyiapkan makanan, mengingatkan kesehatan, dan memberi dukungan pendidikan
menjadi bentuk ekspresi kasih sayang yang halus namun bermakna (Ismail, 2023).

Komunikasi keluarga Tionghoa juga berfungsi sebagai kontrol sosial. Teguran halus,
nasihat, dan perumpamaan simbolis menjadi cara orang tua mengarahkan perilaku anak
tanpa konfrontasi langsung (Hilal, 2022).

3. Perubahan Pola Komunikasi dalam Konteks Modern

Modernisasi, teknologi, dan lingkungan multikultural memengaruhi cara generasi
muda Tionghoa berkomunikasi. Generasi muda di Sukarami mengalami “pergeseran dalam
cara berkomunikasi dan memaknai nilai budaya keluarga”

Pergeseran ini ditandai berkurangnya penggunaan istilah khas Tionghoa,
menurunnya ritual penghormatan formal, serta meningkatnya gaya komunikasi yang lebih
santai dan individualistik. Namun demikian, sebagian keluarga tetap mempertahankan nilai
dasar seperti menjaga nama baik keluarga, menghormati orang tua, serta mengutamakan
pendidikan sebagai bentuk bakti (R et al., 2025).

Perbedaan perspektif antara orang tua yang mempertahankan nilai tradisional dan
anak yang lebih adaptif terhadap budaya modern menciptakan proses negosiasi makna.
Pandangan Frosh yang mendukung hal ini, bahwa identitas dibentuk oleh perpaduan
budaya dan pengalaman pribadi yang diolah melalui bahasa (Christian, 2017).

C.METODE

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan deskriptif untuk
memahami pola komunikasi orang tua dan anak dalam keluarga etnis Tionghoa di
Kecamatan Sukarami. Pendekatan ini dipilih karena memungkinkan peneliti menggali
makna, simbol, serta dinamika interaksi yang terjadi dalam kehidupan keluarga secara
mendalam. Peneliti berperan sebagai instrumen utama yang melakukan proses
pengumpulan data melalui observasi, wawancara mendalam, dan dokumentasi, sehingga
mampu memperoleh gambaran nyata mengenai penggunaan bahasa, keterbukaan, tradisi
keluarga, serta nilai budaya yang memengaruhi pola komunikasi antar generasi.

Informan dalam penelitian ini berjumlah enam orang yang berasal dari tiga keluarga
etnis Tionghoa, terdiri dari orang tua dan anak. Pemilihan informan dilakukan secara
purposive berdasarkan kriteria keterlibatan langsung mereka dalam interaksi keluarga,
pemahaman terhadap nilai-nilai budaya Tionghoa, serta kemampuan menjelaskan pola
komunikasi yang berlangsung di rumah. Setiap informan memberikan informasi mengenai
pengalaman berkomunikasi, kebiasaan keluarga, penggunaan simbol budaya, serta cara
mereka menafsirkan nilai seperti hormat, disiplin, dan tanggung jawab.

Data primer diperoleh melalui wawancara mendalam, observasi kegiatan keluarga,
dan dokumentasi berupa catatan lapangan serta arsip terkait tradisi dan aktivitas keluarga.
Sementara itu, data sekunder dikumpulkan dari buku, jurnal, artikel ilmiah, dan penelitian
sebelumnya yang membahas komunikasi keluarga, budaya Tionghoa, serta teori interaksi
simbolik. Seluruh data dianalisis secara kualitatif melalui proses reduksi data, penyajian
data, interpretasi, dan penarikan kesimpulan, sehingga menghasilkan pemahaman
komprehensif mengenai bagaimana interaksi simbolik membentuk pola komunikasi orang
tua dan anak dalam keluarga etnis Tionghoa di Kecamatan Sukarami.

Universitas Dharmawangsa 419



Jurnal Network Media Vol: 9 No.l Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 — 6446 | ISSN (E) : 2722-9319

D.HASIL DAN PEMBAHASAN

1. Profil Informan Penelitian

Sebelum melakukan analisis utama, peneliti terlebih dahulu mengumpulkan data
mengenai identitas dan kondisi masing-masing keluarga yang menjadi narasumber
penelitian. Informasi ini diperlukan untuk memahami latar sosial, struktur keluarga,
serta konteks komunikasi yang membentuk dinamika interaksi antara orang tua dan
anak dalam keluarga etnis Tionghoa di Kecamatan Sukarami. Pemilihan narasumber
dilakukan secara purposive, melibatkan tiga keluarga yang memiliki pola komunikasi
berbeda serta tingkat keterlibatan yang beragam dalam tradisi dan nilai budaya
Tionghoa. Setiap narasumber terdiri dari satu orang tua dan satu anak yang dipilih
berdasarkan keaktifan mereka dalam proses komunikasi keluarga serta kesediaan
memberikan informasi secara mendalam.

Tabel 1. Daftar Narasumber

No. Nama samaran Peran
1. KS (53 tahun) Ibu
FW (26 tahun) Anak Perempuan
2 PL (55 tahun) Ibu
FL (24 tahun) Anak Laki-Laki
3. AMJ (55 tahun) Ayah
MT (30 tahun) Anak Perempuan

2. Pola Komunikasi Orang tua dan anak
a. Narasumber FW dan KS

Keluarga FW dan KS menunjukkan pola komunikasi yang cenderung hangat,
terbuka, dan fleksibel, berbeda dengan stereotip keluarga Tionghoa tradisional yang
dikenal lebih kaku dan hierarkis. Pola komunikasi ini terlihat dari bagaimana FW
merasa nyaman untuk bercerita hampir tentang seluruh aktivitas hariannya kepada
ibunya.

FW menunjukkan adanya kepercayaan dan keterbukaan, yang dalam teori
interaksi simbolik mencerminkan proses pembentukan mind, cara FW menafsirkan
respons orang tua sebagai bentuk penerimaan. Komunikasi terbuka dalam keluarga
memperkuat hubungan interpersonal dan rasa aman dalam diri anak (Islamiah &
Iriyadi, 2025).

Di sisi lain, KS sebagai orang tua juga secara sadar menciptakan lingkungan
komunikasi yang tidak menekan. Ia berusaha menghindari gaya komunikasi otoritatif
yang dulu identik dengan keluarga Tionghoa. KS menampilkan self (diri) dalam
interaksi yaitu bagaimana ia memilih simbol komunikasi berupa sikap santai dan
ramah untuk memberi ruang bagi FW mengekspresikan diri.

Temuan in1 mencerminkan proses society dalam teori Mead, yaitu bagaimana
nilai sosial keluarga seperti keterbukaan dan keluwesan yang mengarahkan interaksi
antara orang tua dan anak. Dalam konteks keluarga Tionghoa modern, pola ini
menunjukkan adanya adaptasi budaya dari pola hierarkis menjadi pola yang lebih
setara.

Dalam keluarga FW dan KS, bahasa yang digunakan sehari-hari adalah bahasa
Palembang, bukan Mandarin. Namun, simbol budaya tetap dipertahankan melalui
penggunaan sapaan khas Tionghoa seperti koko, cici, ai, dan ang. Pergeseran bahasa
ini sejalan dengan penelitian yang menyebutkan bahwa keluarga Tionghoa modern
mengalami adaptasi linguistik sesuai lingkungan sosial (Bhakti, 2020).

Universitas Dharmawangsa 420



Jurnal Network Media Vol: 9 No.l Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 — 6446 | ISSN (E) : 2722-9319

Penggunaan bahasa sering ditentukan oleh kebutuhan komunikasi sehari-hari,
bukan semata identitas budaya (Haryono & Hadiutomo, 2024). Dalam perspektif
interaksi simbolik, penggunaan bahasa lokal tetapi tetap mempertahankan simbol
linguistik khas Tionghoa menggambarkan bahwa keluarga FW menegosiasikan
makna budaya melalui simbol tertentu. Sapaan seperti koko dan cici berfungsi
sebagai simbol identitas yang disepakati bersama.

Meskipun komunikasi FW dan KS cenderung hangat, ada momen ketika FW
menafsirkan respons singkat orang tua sebagai tanda kurang perhatian. Dinamika
mind mengenai bagaimana satu simbol (respons singkat) ditafsirkan berbeda oleh
anak dan orang tua. Hal ini menegaskan gagasan Mead bahwa makna tidak melekat
pada tindakan, tetapi muncul dari proses interpretasi (meaning arises out of social
interaction). Perbedaan penafsiran kecil ini juga mencerminkan pola komunikasi
keluarga modern yang lebih cair, namun tetap membutuhkan penyesuaian antar-
generasi.

Meskipun keluarga FW dinamis dan modern, mereka tetap menjalankan tradisi
Tionghoa sebagai bentuk pelestarian nilai budaya, seperti Imlek, Cap Go Meh, dan
Ceng Beng. Tradisi ini mencerminkan konsep society Mead, yaitu bagaimana nilai
sosial dan budaya kolektif membentuk dan mengarahkan pola komunikasi keluarga.
Nilai-nilai seperti menghormati leluhur, kebersamaan, dan kontinuitas budaya
menjadi dasar interaksi FW dan orang tuanya. Tradisi Tionghoa berfungsi sebagai
media penyampaian nilai dan simbol budaya antar generasi (Purba et al., 2024).

b. Narasumber FL dan PL

Keluarga FL dan PL memperlihatkan pola komunikasi yang lebih tenang,
seperlunya, namun tetap menjaga rasa hormat. Gaya komunikasi ini dipengaruhi oleh
kepribadian FL yang tidak banyak bicara, serta cara PL sebagai orang tua yang
menanamkan nilai budaya melalui kebiasaan, bukan melalui penjelasan panjang.
Interaksi dalam keluarga ini berlangsung lewat pesan non-verbal dan tindakan
berulang, selaras dengan konsep mind dalam teori Interaksi Simbolik, di mana makna
dibentuk melalui proses menafsirkan simbol dan kebiasaan sehari-hari (Rahayu &
Indiarti, 2020).

Dalam proses self, FL. membangun pemahamannya terhadap budaya Tionghoa
dari praktik yang dilakukan orang tua, seperti mengutamakan keluarga, bersikap
sopan, dan mengikuti tradisi tertentu. Sikap ini menunjukkan bahwa identitas FL
sebagai bagian dari etnis Tionghoa terbentuk bukan melalui instruksi verbal, tetapi
melalui internalisasi simbol budaya.

Keluarga FL juga mengalami pergeseran bahasa ke bahasa lokal. FL
mengatakan bahwa ia tidak merasa wajib mempelajari Mandarin karena tuntutan
sekolah sudah banyak dan orang tua membebaskan pilihan bahasa. Hal ini sejalan
dengan literatur bahwa pergeseran bahasa terjadi ketika keluarga hidup dalam
lingkungan multibahasa dan mengutamakan bahasa yang memudahkan kebutuhan
komunikasi harian (Yulianti et al., 2023). Dalam konsep society, pilihan bahasa PL
dan FL dipengaruhi oleh lingkungan sosial yang mayoritas menggunakan bahasa
lokal, sehingga bahasa lokal menjadi simbol adaptasi budaya.

Keterbukaan antara FL. dan PL ada, namun tidak seintens keluarga Fwdan KS.
Komunikasi mereka lebih ringkas, namun tetap menunjukkan hubungan yang hangat
dan saling menghormati. FL menggambarkan relasi yang hangat namun tetap
memiliki batas. Keterbukaan tidak harus berupa percakapan panjang, tetapi dapat

Universitas Dharmawangsa 421



Jurnal Network Media Vol: 9 No.l Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 — 6446 | ISSN (E) : 2722-9319

muncul dari sikap saling menghargai dan memahami peran masing-masing
(Maharani, 2024).

Dalam perspektif interaksi simbolik, keduanya menafsirkan simbol yang
berbeda, PL menilai komunikasi seperlunya adalah bentuk kedewasaan anaknhya.
FL menafsirkan gaya bicara mamanya sebagai simbol perhatian yang tidak
berlebihan.

Tradisi keluarga Tionghoa tetap dipertahankan dalam keluarga FL-PL,
meskipun penggunaan bahasa Mandarin berkurang. Bentuk pemertahanan budaya
terlihat dari ritual seperti Imlek, Ceng Beng, dan Cap Go Meh. Melalui teori society,
tradisi tersebut menjadi ruang di mana FL memaknai dirinya sebagai bagian dari
komunitas Tionghoa. Tradisi menjadi simbol kolektif yang memperkuat identitas
etnis. Tradisi dan ritual adalah bentuk komunikasi simbolik yang menjaga nilai
budaya di tengah perubahan zaman (Kristofer & Susanto, 2019).

Lingkungan pergaulan modern memengaruhi cara berbicara FL yang lebih
ringkas dan santai. Namun, nilai dasar budaya seperti sopan santun tetap
dipertahankan. FL juga mengakui bahwa lingkungan modern membuatnya lebih
santai dalam berkomunikasi, tetapi ia tetap menjaga batas. Dalam society, ini
menunjukkan bahwa pengalaman sosial membentuk cara FL mengekspresikan
dirinya, namun nilai budaya keluarga tetap menjadi acuan utama dalam interaksi
dengan orang tua.

c. Narasumber MT dan AMJ

Pola komunikasi dalam keluarga MT dan AMJ menunjukkan karakter yang
berbeda dibandingkan dua keluarga sebelumnya. Komunikasi cenderung lebih
formal, singkat, dan tidak terlalu ekspresif, meskipun tetap berlangsung dalam
suasana saling menghargai. Berdasarkan wawancara, MT menyampaikan bahwa ia
jarang menceritakan masalah pribadi kepada orang tua, bukan karena tidak percaya,
tetapi karena tidak ingin membebani mereka. Sikap ini menunjukkan bahwa pada
proses mind, MT menafsirkan bahwa menjaga perasaan orang tua merupakan bentuk
tanggung jawab dan kasih sayang dalam tradisi Tionghoa.

AM]J sebagai orang tua juga lebih banyak menunjukkan perhatian melalui
tindakan, bukan ucapan. Gaya komunikasi semacam ini merefleksikan nilai budaya
Tionghoa yang menekankan teladan moral, ketenangan, dan pengendalian diri orang
tua dalam mendidik anak. Kedisiplinan dan ketenangan merupakan karakter kuat
dalam budaya Tionghoa yang memengaruhi gaya komunikasi keluarga (Marliana &
Setyawan, 2025).

Observasi peneliti menguatkan gambaran tersebut. Interaksi antara MT dan
ayahnya berlangsung singkat, dengan kontak mata minimal, tetapi tetap sopan dan
penuh hormat. Percakapan sering kali langsung pada inti dan tidak disertai ekspresi
emosional. Situasi ini memperkuat temuan bahwa komunikasi dalam keluarga ini
bersifat seperlunya, terstruktur, dan menghindari konfrontasi. Pola ini sesuai dengan
konsep self dalam teori interaksi simbolik, di mana individu membentuk identitas diri
melalui cara ia merespons simbol, tindakan, dan nilai budaya di lingkungannya
(Derung, 2017).

Dari aspek society, nilai budaya sangat dominan dalam membentuk pola
komunikasi keluarga MT. Ajaran moral dan teladan yang diberikan AMJ menjadi
simbol kuat yang MT internalisasi. MT menegaskan bahwa orang tuanya banyak
mengajarkan nilai kebaikan, moralitas, dan prinsip tabur tuai. Penguatan nilai ini
juga hadir dalam kegiatan keagamaan keluarga, seperti sembahyang harian di meja

Universitas Dharmawangsa 422



Jurnal Network Media Vol: 9 No.l Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 — 6446 | ISSN (E) : 2722-9319

altar dan keterlibatan MT dalam kegiatan vihara. Sebagaimana disampaikan
penelitian sebelumnya, nilai budaya Tionghoa memengaruhi cara keluarga
mengekspresikan perhatian, terutama melalui tindakan dan nasihat moral (Kristofer
& Susanto, 2019).

Keluarga MT dan AMJ merupakan contoh keluarga yang mempertahankan
nilai budaya Tionghoa secara kuat dalam komunikasi. Bahasa Mandarin tetap
diperkenalkan, kegiatan sembahyang dilakukan rutin, dan nasihat moral menjadi
bentuk utama penyampaian kasih sayang. Pelestarian bahasa dan ritual merupakan
bagian penting dalam menjaga identitas budaya Tionghoa (Widianto, 2018).

Dengan demikian, pola komunikasi pada keluarga ini tidak hanya menjadi
sarana bertukar pesan, tetapi juga mekanisme simbolik untuk mewariskan nilai
leluhur dan membentuk kepribadian anak.

E. KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa pola komunikasi orang tua dan anak pada
keluarga etnis Tionghoa di Kecamatan Sukarami terbentuk melalui kombinasi antara pola
komunikasi demokratis hierarki. Pola demokratis hierarki tampak melalui sikap orang tua
yang lebih terbuka, memberikan ruang dialog, serta menyesuaikan bahasa dan gaya
komunikasi dengan kebutuhan anak namun tetap terlihat dari penekanan pada sopan
santun, penghormatan kepada orang tua, serta batas komunikasi tertentu yang dianggap
wajar dalam budaya Tionghoa.

Melalui perspektif interaksi simbolik, proses komunikasi dalam keluarga Tionghoa
berlangsung melalui pertukaran simbol budaya seperti panggilan kekerabatan, kebiasaan
tradisi, nasihat moral, serta tindakan nonverbal yang merefleksikan nilai kedisiplinan,
hormat, dan kebersamaan. Proses mind, self, dan society terbentuk ketika anak menafsirkan
pesan orang tua, membangun identitas diri sebagai bagian dari etnis Tionghoa, dan
menginternalisasi nilai-nilai budaya melalui praktik keseharian.

Secara keseluruhan, pola komunikasi keluarga Tionghoa di Sukarami
dipertahankan melalui kombinasi antara keterbukaan modern dan nilai budaya tradisional.
Tradisi, simbol, serta praktik komunikasi yang diwariskan turun-temurun menjadi sarana
penting dalam menjaga identitas etnis, sekaligus memastikan bahwa nilai budaya Tionghoa
tetap relevan di tengah perubahan sosial masyarakat modern

F. DAFTAR PUSTAKA

Bhakti, W. P. (2020). Pergeseran Penggunaan Bahasa Jawa ke Bahasa Indonesia dalam
Komunikasi Keluarga di Sleman. Jurnal Skripto, 6(2).

Christian, S. A. (2017). Identitas Budaya Orang Tionghoa Indonesia. Jurnal Cakrawala
Mandarin, 1(1), 11. https://doi.org/10.36279/apsmi.v1il.11

Derung, T. N. (2017). Interaksionisme Simbolik Dalam Kehidupan Bermasyarakat. Jurnal
Kateketik Dan Pastoral, 2. https://doi.org/10.53544/sapa.v2i1.33

Dwidanti, N. M. (2021). Representasi Budaya Melayu Dan Jawa Pada Film Pendek
“Ketue” Dan “Nyumbang.” Universitas Islam Indonesia Yogyakarta.

Elfani, S., & Utami, D. (2021). Diskursus Pola Asuh Keluarga Tionghoa (Studi Relasi
Kuasa Orangtua dalam Pembentukan Citra Kewirausahaan pada Anak) [Universitas
Negeri Surabaya]. In Paradigma.
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/paradigma/article/view/40053/35470

Haryono, A. H., & Hadiutomo, D. A. (2024). Pergeseran Bahasa Pada Masyarakat
Generasi Kedua Dari Nusa Tenggara Timur Di Driyorejo. Sebasa: Jurnal Pendidikan

Universitas Dharmawangsa 423



Jurnal Network Media Vol: 9 No.l Februari 2026 | ISSN (P) : 2569 — 6446 | ISSN (E) : 2722-9319

Bahasa Dan Sastra Indonesia, 7(2), 472—486.

Hilal, A. N. (2022). Pola Komunikasi Keluarga Dalam Menghadapi Perilaku Menyimpang
Anak Pada Masa Pandemi di Kota Parepare. institut Agama Islam Negeri (IAIN)
Parepare.

Islamiah, R., & Iriyadi, D. (2025). Pengaruh Konseling Keluarga Terhadap Keharmonisan
Keluarga. Realita: Jurnal Bimbingan Dan Konseling, 10(2).

Ismail, L. (2023). Dinamika Sosial Dalam Inklusivutas Sosiokultural Pada Hubungan
Antar Etnis Tionghoa Dengan Non Etnis Tionghoa Di Kota Makassar. Universitas

Negeri Makassar.
Kristofer, I., & Susanto, E. H. (2019). Pola Komunikasi Dalam Upacara Adat Teapai di
Lingkup Etnis Tionghoa Jakarta. Koneksi, 2(2), 387.

https://doi.org/10.24912/kn.v2i2.3914

Kumala, S. A., Lauder, R. M., Datang, F. A., & Firdaus, W. (2023). Istilah Kekerabatan
Pada Masyarakat Cina Benteng. Widyaparwa, S1(1).
https://doi.org/10.26499/wdprw.v51i1.1372

Maharani, S. (2024). Pola Komunikasi Pedagang Etnis Tionghoa dalam Mempertahankan
Loyalitas Konsumen Di Bagansiapiapi. Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim
Riau.

Marliana, E., & Setyawan, J. (2025). Pola Asuh dan Prestasi Anak Tionghoa dalam
Perspektif Psikologi Budaya. Jurnal Perspektif: Jurnal Kajian Sosiologi Dan
Pendidikan, 8(2).

Muamar, M. (2016). Tradisi pendidikan keluarga muslim Tionghoa Semarang. Universitas
Islam Negeri Walisongo Semarang.

Muhibuddin. (2024). Hambatan Dan Kegagalan Komunikasi Keluarga Antara Orang Tua
dan Anak (Komunikasi Efektif dalam Perspektif Islam dan Psikologi). Jurnal An-
Nasyr: Jurnal Dakwah Dalam Mata Tinta, 11(2).

Mulyana, D. (2015). Ilmu Komunikasi Suatu Pengantar. In Bandung. Remaja Rosdakarya.

Nugraha, D., & Hasanah, A. (2021). Pendidikan Karakter Berbasis Nilai-Nilai Budaya Di
Sekolah. Jurnal Pendidikan PKN, 2(1).

Purba, A. R., Adelina, P. A. B. S., Sigiro, D. S., Manullang, D. Y., & Saragih, R. (2024).
Nilai Sosial Dan Budaya Dalam Komunikasi Bahasa Batak Toba Pada Mambosuri :
Sosiolinguistik. Jurnal Pendidikan Bahasa, 13(2).
https://doi.org/10.31571/bahasa.v1312.8513

Purnomo, C. A., & Indarti, T. (2023). Interaksi Simbolik Dalam Novel Ayah Dan Sirkus
Pohon Karya Andrea Hirata (Kajian Intraksionisme Simbolik George Herbert Mead).
BAPALA, 10(1).

R, I. P. S., Insani, N. N., & Ridha, M. R. (2025). Ancaman Pergeseran Bahasa Daerah Dan
Dampaknya Terhadap Keberlanjutan Warisan Budaya Di Era Global. Jurnal
Penelitian Nusantara, 1(5), 91-96.

Rahayu, P. P., & Indiarti, P. T. (2020). Makna Peruntungan Usaha dalam Simbol di
Budaya Imlek bagi Masyarakat Etnis Tionghoa Surabaya. Jurnal Psikologi
Perseptual, 5(1). https://doi.org/10.24176/perseptual.v5i1.4980

Widianto, E. (2018). Pemertahanan Bahasa Daerah Melalui Pembelajaran Dan Kegiatan Di
Sekolah. Jurnal Kredo, 1(2).

Yulianti, Astuti, M. T., & Triayunda, L. (2023). Komunikasi Keluarga sebagai Sarana
Keharmonisan Keluarga. Journal Of Social Science Research, 3(2).

Universitas Dharmawangsa 424



