Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman
0 ISSN: 2549-1954
P 1M ESSN: 2715-6737

i Al
j I

W https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

IJMA AND QIYAS:
METHODOLOGICAL RECONSTRUCTION AND
CONTEMPORARY APPLICATION

AS SOURCES OF ISLAMIC LAW

Rijal Sabri,' Mhd. Syahnan,” M. Amar Adly’

! Fakultas Agama Islam Universitas Dharmawangsa
23 UIN Sumatera Utara Medan

Abstract: This paper discusses the crucial role of Ijma’ (scholarly
consensus) and Qiyas (analogy) as sources of Islamic law alongside
the Qur'an and Sunnah, offering a methodological reconstruction and
contemporary application of both. The study aims to revitalize the
understanding and utilization of Ijma’ and Qiyas so that they remain
relevant in addressing modern legal challenges. jma’ is traditionally
*Correspondence Address: understood as the absolute agreement of mujtahid scholars. This paper
rijal.sabri@dharmawangsa.ac.id  reconstructs the concept of Ijma by emphasizing Iljma’ Sukuti (silent
consensus) and the Majma’ al-Figh al-Islami (contemporary Islamic
Legal Council consensus), acknowledging the dynamics and diversity
of views. This reconstruction allows Ijma’ to become a more flexible
tool for legal legitimation that is compatible with the context of the
modern nation-state. Qiyas is examined as a method of analogical
reasoning that ensures legal consistency. The paper highlights the
importance of accurately identifying the 'lllat (ratio legis/legal cause)
that is appropriate and relevant to the objectives of Shariah (Maqasid
al-Shari'ah). The contemporary application of Qiyas is explored in
emerging issues such as modern financial transactions, biotechnology,
and cyber law, where explicit stipulations from the Qur'an and Sunnah
are unavailable. By reconstructing the methodological framework of
these two sources, the paper argues that Ijma’ and Qiyas, when
applied contextually and grounded in the Magqasid al-Shari'ah, can
serve as powerful instruments of ijtihad (independent legal reasoning)
to produce adaptive, progressive, and solution-oriented Islamic fatwas
and legislation for the complexities of modern life.

Keywords:

: [ima, Qiyas, Methodological
Reconstruction, Contemporary
Application, Magasid al-Shari'ah

INTRODUCTION

Kajian Ushul Figh (Prinsip-Prinsip Hukum Islam) merupakan inti dari disiplin
Syariah yang berfungsi sebagai kerangka epistemologis dalam proses istinbat (penetapan
hukum) untuk menggali hukum-hukum praktis dari sumber-sumber utama, yaitu Al-
Qur’an dan Sunnah. Dalam menghadapi dinamika sosial yang terus berkembang
melampaui masa kenabian, kebutuhan akan mekanisme metodologis untuk menjaga
relevansi hukum menjadi semakin mendesak. Dua pilar utama yang melengkapi dan
memperluas otoritas sumber-sumber naqli (tekstual) adalah Ijma’ (konsensus) dan Qiyas
(analogi). Keduanya diposisikan sebagai sumber hukum yang bersifat ittifagi (disepakati)
oleh mayoritas mazhab fikih, serta berperan penting dalam menjembatani kesenjangan
antara teks-teks suci dan realitas baru.

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025 140


https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index
mailto:rijal.sabri@dharmawangsa.ac.id

s Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman
i I | 1 Y. B ISSN: 2549-1954

: P , : | ESSN: 2715-6737
ELDIEEETECTT https:/jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

Ijma’ merepresentasikan dimensi kolektif dan otoritatif umat Islam, yang berfungsi sebagai
benteng untuk mencegah penyimpangan penafsiran serta menjamin stabilitas hukum
(thubut al-ahkam) ketika konsensus para mujtahid telah tercapai. Imam al-Ghazali
mendefinisikan otoritas /jma’ sebagai penjamin kesesuaian hukum dengan tujuan-tujuan
Syariah (magasid al-shari‘ah) (Al-Ghazali, 1993: 172), yang bersumber dari janji Ilahi
bahwa umat Islam akan dijaga dari kesalahan kolektif. Sementara itu, Qiyas berfungsi
sebagai instrumen rasional utama (al-adillah al- ‘aqliyyah) yang memungkinkan perluasan
cakupan hukum. Melalui penetapan ‘illat (alasan hukum) pada kasus asal (as/) dan
penerapannya pada kasus cabang (far ‘u), Qiyds menjamin koherensi dan konsistensi
hukum dalam menjawab persoalan-persoalan kontemporer yang tidak disebutkan secara
eksplisit dalam nass (Al-Amidi, 2003: 289).

THEORETICAL STUDY
Tinjauan Teoritis dan Konsep Dasar Ushul Fiqih

a. Definisi I[jma’ dan Qiyas serta Landasan Filosofis dan Teologisnya

Ushul Figih secara etimologis berarti “akar-akar fiqih” atau “prinsip-prinsip
yurisprudensi Islam”. Secara terminologis, Ushul Figih merupakan disiplin ilmu yang
mengkaji metode dan sumber hukum yang digunakan oleh seorang mujtahid untuk
mengistinbatkan hukum-hukum syariat dari dalil-dalilnya yang terperinci. Ilmu ini
bertujuan menjaga konsistensi, koherensi, dan objektivitas dalam penetapan hukum agar
tetap selaras dengan kehendak Ilahi sebagaimana termaktub dalam wahyu (Al-Khin,
1969). Dalam Ushul Fiqih, sumber hukum diklasifikasikan ke dalam dalil naqli dan dalil
aqli. Dalil naqli yang disepakati meliputi Al-Qur’an dan Sunnah, sedangkan dalil aqli yang
disepakati adalah Ijma’ dan Qiyas. Selain itu, terdapat dalil aqli yang diperselisihkan
seperti istihsan, istislah (maslahah mursalah), dan “urf (Al-Amidi, 2003). Dalam kerangka
ini, [jma’ dan Qiyas berfungsi sebagai penghubung antara teks normatif (nass) dan realitas
sosial (waqi®).

Ijma’: Definisi, Otoritas, dan Landasan Teologis
Secara bahasa, ijma’ berarti kesepakatan atau tekad yang bulat (Al-Khin, 1969: 455).
Dalam terminologi Ushul Fiqih, ijma’ didefinisikan sebagai kesepakatan seluruh mujtahid
dari kalangan umat Islam pada suatu masa setelah wafatnya Rasulullah SAW terhadap
suatu hukum syariat (Al-Bukhari, 1997: 72). Berdasarkan bentuknya, ijma’ dibagi menjadi
ijma’ sarth yang dinyatakan secara eksplisit dan memiliki kekuatan hukum gath‘i, serta
iyjma’ sukiitt yang masih diperselisihkan kekuatan hujjah-nya (Al-Zuhayli, 1986: 488).
Sebagian ulama, khususnya dari mazhab Hanafi dan Zahiri, meragukan otoritas mutlak
ijma’ sukiti karena diamnya seorang mujtahid tidak selalu menunjukkan persetujuan,
melainkan bisa disebabkan oleh sikap tawaqquf atau pertimbangan metodologis lainnya
(Al-Sarakhsi, 1993: 317). Oleh karena itu, ijma’ sukiiti sering diposisikan sebagai dalil
zanni dan berada di bawah qiyas dalam hierarki otoritas hukum (Al-Amidi, 2003: 200).
Landasan teologis ijma’ bertumpu pada konsep ‘ismah al-ummah yang bersumber dari
hadis Nabi SAW bahwa umat Islam tidak akan bersepakat dalam kesesatan. Al-Ghazali

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025 141


https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

s Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman
i I | 1 Y. B ISSN: 2549-1954

: P , : | ESSN: 2715-6737
ELDIEEETECTT https:/jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

menegaskan bahwa ijma’ berfungsi sebagai penjamin kesesuaian hukum dengan maqasid
al-syari‘ah serta menjadi bukti keberlanjutan otoritas profetik pasca wafatnya Rasulullah
SAW (Al-Ghazali, 1993: 174-175).

Qiyas: Definisi, Struktur, dan Landasan Rasional
Secara bahasa, qiyas berarti mengukur atau membandingkan. Dalam Ushul Fiqih, qiyas
didefinisikan sebagai pemindahan hukum dari kasus asal (asl) kepada kasus cabang (far®)
karena adanya kesamaan ‘illat (alasan hukum) di antara keduanya (Al-Syaukani, 2000:
433). Qiyas memiliki empat rukun utama, yaitu asl, far‘, hukm al-asl, dan ‘illat, yang
menjadi dasar rasional dalam perluasan hukum (Al-Amidi, 2003: 16).
Secara filosofis, qiyas berfungsi menjaga konsistensi dan keadilan hukum melalui prinsip
paritas, yaitu memperlakukan kasus yang serupa secara serupa (Hallaq, 1997: 128). Secara
teologis-rasional, qiyas dipandang sebagai mekanisme untuk menghindari kesulitan
hukum (haraj) dan menjamin universalitas syariat dalam menghadapi dinamika zaman (Al-
Qardhawi, 2001).

Tantangan Kontemporer terhadap Ijma’ dan Rekonstruksi Metodologis
Dalam konteks kontemporer, tantangan utama ijma’ terletak pada aspek imkaniyyah atau
kemungkinan praktis pencapaiannya. Tokoh seperti al-Nazzam dan mayoritas ulama Syiah
menolak kemungkinan ijma’ universal karena sulitnya memverifikasi kesepakatan seluruh
mujtahid lintas wilayah (Goldziher, 1981: 68). Globalisasi semakin memperkuat problem
ini karena perbedaan konteks sosial dan budaya yang ekstrem.
Sebagai solusi, para ulama kontemporer mengembangkan pendekatan ijma’ institusional
melalui Majelis Figih Internasional seperti Majma“ al-Figh al-Islami. Keputusan lembaga
ini bersifat ijma’ zanni atau ijma’ istilahi, namun berfungsi penting dalam penetapan
hukum atas persoalan kontemporer, termasuk figih lingkungan yang berorientasi pada
perlindungan jiwa (hifz al-nafs) dan harta (hifz al-mal) sebagai bagian dari maqasid al-
syari‘ah (Al-Darini, 2017: 145-150; Zarqa, 1999: 210).

RESEARCH METHODS

Inti dari Qiyas adalah penemuan dan validasi ‘illatsifat yang jelas dan terukur (wasf
zahir wa mundabit) yang menjadi alasan penetapan hukum. Metodologi yang digunakan
untuk menyingkap ‘illat dikenal sebagai Masalik al-'Illat (Jalur-jalur Penetapan ‘Illat).
Terdapat tiga jalur utama penetapan ‘illat: (Al-Ghazali: 250-252).
1. Nash (teks eksplisit), yaitu penetapan ‘illat yang dinyatakan secara langsung oleh Al-
Qur’an atau Sunnah.
2. Ijma’ (konsensus), yaitu penetapan ‘illat yang disepakati oleh para mujtahid.
3. Ijtihad (penalaran), metode ini bersifat paling kompleks dan melibatkan penggunaan
nalar murni untuk menemukan ‘illat yang relevan.
Penelitian kontemporer fokus pada jalur ijtihad karena inilah yang paling relevan dengan
kasus nawazil. Tiga metode ijtihad yang paling sering digunakan adalah:
1. Munasabah (kesesuaian), yaitu proses penalaran yang menghubungkan ‘illat dengan
hukm (hukum) melalui pertimbangan bahwa ‘illat tersebut harus sesuai (munasib) dengan

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025 142


https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

s Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman
i I | 1 Y. B ISSN: 2549-1954

: P , : | ESSN: 2715-6737
ELDIEEETECTT https:/jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

tujuan syariat (maqasid al-syari’ah). Ini adalah fondasi Qiyas modern. (Al-Zuhayli: 1986:
680-685)

2. Sabr wa Taqgsim (eksplorasi dan eliminasi), di mana mujtahid menginventarisasi semua
sifat yang mungkin pada asl, kemudian mengeliminasi sifat-sifat yang terbukti tidak valid
atau tidak relevan, hingga tersisa satu sifat yang memenuhi syarat sebagai ‘illat.

3. Dawran (rotasi), yaitu penetapan ‘illat melalui observasi empiris bahwa hukum muncul
ketika ‘illat ada, dan hukum hilang ketika ‘illat tidak ada.

The method used should be accompanied by references, the relevant modifications should
be described. Data analysis procedures and techniques should be emphasized in literature
review articles.

DISCUSSION AND RESEARCH RESULTS
a. Analisis Komparatif antara Qiyas, Istihsan, dan Istislah

Meskipun qiyas adalah sumber rasional yang disepakati, keberadaannya seringkali

bersinggungan—dan terkadang bertentangan—dengan dalil rasional yang diperselisihkan
(terutama oleh mazhab Zahiri dan Syafi'i), yaitu Istihsan dan Istislah.
Perbandingan antara qiyas dengan Istihsan yang dapat disampaikan antara lain bahwa
qiyas adalah penalaran berdasarkan analogi yang ketat, mengutamakan konsistensi
struktural. Sedangkan Istihsan pengecualian dari qiyas yang jelas (qiyas jali) menuju Qiyas
yang tersembunyi (qiyas khafi) atau meninggalkan Qiyas demi nash atau maslahah
(kepentingan). Istihsan adalah tarjih (mengunggulkan) suatu dalil yang lebih kuat daripada
Qiyas. (Al-Syafi’i: 1995: 504).

Dalam hal qiyas jika dibandingkan dengan istislah (Maslahah Mursalah). Istislah
Adalah penetapan hukum yang didasarkan pada maslahah (kepentingan) yang belum diatur
oleh nash atau I[jma’, dan tidak pula ditolak oleh keduanya. Istislah sangat terikat pada
magqasid al-syari’ah secara langsung. Perbedaan kunci antara keduanya adalah bahwa qiyas
memerlukan asl (kasus sumber) yang sudah ada hukumnya, sedangkan Istislah menetapkan
hukum tanpa asl yang jelas, melainkan langsung berpegangan pada pencapaian magasid
(tujuan). Dalam isu-isu baru seperti fiqih lingkungan, istislah seringkali lebih dominan
daripada qiyas karena tidak ada asl klasik yang dapat dijadikan perbandingan untuk
pencemaran skala global. Contoh kasus adalah keterbatasan qiyas dalam figih digital. Isu
fiqih digital seperti cryptocurrency (aset kripto) dan transaksi non-fungible tokens (NFT),
menyoroti keterbatasan Qiyas dan mendorong perlunya Istihsan dan Istislah.

Untuk menetapkan hukum cryptocurrency (sebagai mata uang, komoditas, atau aset
terlarang), mujtahid harus mencari ‘illat dari asl klasik (misalnya, al-nuqud [uang], al-
sil’ah [komoditas], atau al-gharar [spekulasi]).

Dalam kasus nuqud, qiyas klasik menetapkan ‘illat uang pada thamaniyyah (nilai
tukar) dan mithliyyah (keserupaan). Cryptocurrency memiliki nilai tukar tetapi tidak
memiliki ‘illat fisik yang pasti, bahkan tidak memiliki qimah dzatiyyah (nilai intrinsik)

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025 143


https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

s Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman
i I | 1 Y. B ISSN: 2549-1954

: P , : | ESSN: 2715-6737
ELDIEEETECTT https:/jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

seperti emas/perak, dan sifatnya yang terdesentralisasi menghilangkan ‘illat kedaulatan
negara (sultan) pada uang flat. (Al-Nawawi: 2011: 433). Qiyas menjadi sulit karena far’
(aset kripto) terlalu jauh dari asl (uang/komoditas). Ini memaksa mujtahid untuk beralih
menggunakan Istihsan atau Istislah (Maslahah Mursalah) dengan fokus pada ‘illat yang
lebih umum, yaitu mafsadah (kerusakan) atau maslahah (manfaat) yang ditimbulkannya,
bukan pada kesamaan fisik dengan asl klasik. (Al-Muslih: 2019: 310-315). Untuk isu Figih
Digital, Qiyas yang efektif harus melalui rekonstruksi dengan mengutamakan ta‘lil
(penentuan kausa hukum) yang berbasis maqasid, bahwa ‘illat tidak lagi dicari pada sifat
fisik (manat hissi) tetapi pada fungsi dan risiko (manat ma’nawi). Misalnya, ‘illat larangan
pada transaksi kripto bukan karena tidak memiliki mithliyyah, tetapi karena adanya
mafsadah (kerusakan) yang berpotensi melanggar Hifz al-Mal (pemeliharaan harta) dan
Hifz al-Nafs (kesejahteraan ekonomi) akibat spekulasi berlebihan (al-gharar). (Ahmad:
2021: 85-90).

Oleh karena itu, figih digital menunjukkan pergeseran metodologis, yaitu qiyas
masih digunakan, tetapi dikoreksi dan dipandu oleh Istislah, yang berpegang teguh pada
tujuan universal Syariat.

Sintesis Temuan Utama

b. Analisis struktural dan komparatif terhadap Ijma’ dan Qiyas dalam kerangka
hukum kontemporer menghasilkan tiga temuan utama yang saling terkait:

1. Pergeseran Otoritas [jma’ dari Qath’i ke Zanni Institusional

Penelitian menegaskan bahwa Ijma’ klasik yang bersifat gath’i al-tsubut (pasti) hampir
mustahil dicapai di era global (imkaniyyah). Rekonstruksi otoritas Ijma’ diwujudkan
melalui Majelis Figih Internasional yang bersifat institusional. Otoritas resolusi Majelis
(ijma’ kontemporer) bersifat zanni (probabilitas), tetapi memperoleh kekuatan hukum
yang signifikan (hujjiyyah moral-hukum) ketika didukung oleh dalil-dalil Maqasid al-
Syari’ah, khususnya dalam isu-isu global dan universal seperti figih lingkungan.
Konsensus Majelis berfungsi sebagai otoritas legitimasi kolektif yang membenarkan
penerapan dalil Istislah oleh negara atau otoritas lokal.

2. Kesenjangan ‘Illat dalam Qiyas Konvensional

Dalam fiqih digital (misalnya, cryptocurrency), qiyas konvensional menghadapi
kesenjangan metodologis karena kesulitan menemukan ‘illat yang bersifat fisik (manat
hissi) yang sesuai dengan asl (kasus sumber) klasik. Aset virtual memiliki nilai tanpa
substansi materi, yang membuat ta‘lil (penentuan kausa) melalui Masalik al-'Tllat
tradisional seperti Dawran (rotasi) menjadi tidak efektif. Keterbatasan ini memaksa
pergeseran dari penalaran analogis ketat ke penalaran maqasidi (berbasis tujuan).

3. Qiyas di Bawah Kontrol Istislah

Temuan kunci komparatif adalah bahwa dalam menghadapi nawazil, Qiyas tidak berfungsi
sendiri, melainkan berinteraksi secara dinamis dan seringkali dikoreksi oleh istislah
(maslahah mursalah). Istislah, yang terikat langsung pada maqasid al-syari’ah, mengambil
alith peran penetapan hukum ketika penerapan Qiyas yang kaku akan menghasilkan

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025 144


https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

s Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman
i I | 1 Y. B ISSN: 2549-1954

: P , : | ESSN: 2715-6737
ELDIEEETECTT https:/jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

mafsadah (kerusakan) atau haraj (kesulitan). Fiqih digital adalah contoh di mana ‘illat
sanksi hukum ditetapkan berdasarkan risiko spekulasi (gharar) dan pelanggaran hifz al-
mal (tujuan syariat), yang merupakan ta‘lil yang dipandu Istislah, bukan sekadar
perbandingan fisik dengan uang klasik

CONCLUSION
Berdasarkan sintesis temuan di atas, berikut adalah jawaban atas dua permasalahan:

1. Rekonstruksi Otoritas [jma’ dalam Fiqih Lingkungan

Otoritas Ijma' direkonstruksi secara metodologis melalui institusionalisasi dalam bentuk
Majelis Fiqgih Internasional. Tantangan imkaniyyah dijawab dengan akseptabilitas
konsensus yang bersifat representatif dan prosesual. Hujjiyyah ijma' kontemporer diakui
sebagai dalil zanni yang dikuatkan oleh maqasid al-syari’ah.

Dalam fiqih lingkungan, Majelis Fiqgih tidak menetapkan hukum spesifik, melainkan
menetapkan ijma’ terhadap prinsip-prinsip maqasidi universal (seperti kewajiban menjaga
ekosistem demi hifz al-nafs dan hifz al-mal). Konsensus ini kemudian menjadi landasan
otoritatif bagi otoritas legislatif dan yudikatif negara untuk menerapkan hukum rinci
melalui istislah dan istihsan guna melindungi lingkungan global.

2. Interaksi Qiyas dan standarisasi ‘illat dalam fiqih digital

Prinsip qiyas bernegosiasi secara dinamis dengan metode rasional lainnya, di mana istislah
(maslahah mursalah) mengambil peran kepemimpinan metodologis dalam kasus Fiqih
Digital. Qiyas tidak ditinggalkan, tetapi perannya bergeser dari mencari kesamaan fisik
(manat hissi) menjadi mencari kesamaan fungsional dan risiko (manat ma’nawi).
Standarisasi metodologi penetapan ‘illat untuk isu nawazil harus difokuskan pada prinsip
ta‘lil berbasis magasid. Standar ini harus mengukur dampak sosial dan ekonomi (maslahah
dan mafsadah) dari teknologi digital, daripada mencoba memaksakan perbandingan
dengan kasus analog yang sudah usang.

SUGGESTION

Berdasarkan pembahasan di atas, diajukan tiga rekomendasi utama, yaitu:
1. Penguatan Metodologi Integrasi Dalil Rasional (Trinity Ushul): Perlu adanya
pengembangan kerangka teoritis baru yang secara eksplisit memetakan hierarki dan
mekanisme interaksi antara Qiyas, Istihsan, dan Istislah dalam konteks nawazil. Kerangka
ini harus memprioritaskan dalil yang paling mendekatkan pada realisasi maqasid al-
syari’ah dalam kasus baru.
2. Standardisasi ta‘lil berbasis fungsi dan risiko, Lembaga-lembaga fiqih internasional
perlu merumuskan panduan standar untuk penetapan ‘illat yang bersifat non-materi.
Panduan ini harus menggantikan wasf zahir wa mundabit (sifat yang jelas dan terukur)
tradisional dengan matrik ta‘lil yang mengukur dampak fungsional, risiko ekonomi
(gharar), dan manfaat sosial dari inovasi kontemporer.
3. Reformulasi konsep ijma’ istilahi, disarankan agar Majelis Fiqih secara resmi
mengadopsi istilah "Ijma’ istilahi" (Konsensus Institusional) untuk keputusan mereka,
guna membedakannya secara jelas dari Ijma’ klasik qath’i. Reformulasi ini akan

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025 145


https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

s Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman
' 1 I | 1 ' ISSN: 2549-1954

'] P 118 ESSN: 2715-6737
RIS hitps:/jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

meningkatkan kejujuran metodologis dan memungkinkan keputusan Majelis diakui
sebagai hujjiyyah yang mengikat secara prosedural, bukan secara teologis.

REFERENCES

Ahmad, M. T. (2021). Methodological Challenges of Ijtihad in the Digital Age: Re-
examining Qiyas. London: Routledge.

Al-Amidi, S. A. H. A. M. (2003). Al-Ihkam fi Usul al-Ahkam. Beirut: Dar al-Sami’i.
Al-Atrasy, A. K. (2018). Figh Al-Bi’ah: Dirasah Tatbiqiyyah li Usul al-Figh. Yordania:
Dar al-Masirah,

Al-Bukhari, A. (1997). Kashf al-Asrar ‘an Usul al-Fakhar al-Bazdawi. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah.

Al-Dirini, F. (2017). Al-Manha;j al-Usuli fi Figh al-Bi’ah. Beirut: Dar Ibn Katsir.
Al-Ghazali, A. H. M. M. (1993). Al-Mustasfa min ‘Ilm al-Usul. Beirut: Dar al-Kutub al-
‘IImiyyah.

Al-Khin, M. S. (1969). Atsar al-Ikhtilaf fi al-Qawa’id al-Ushuliyyah fi Ikhtilaf al-Fugaha.
Kairo: Muassasah al-Risalah.

Al-Muslih, A. A. M. (2019). Figh al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’asirah, Riyadh:
Maktabah al-Rusyd.

Al-Nawawi, T. (2011). Al-Majmu’ Sharh al-Muhadhdhab. Jeddah: Maktabah Irsyad.
Al-Qardhawi, Y. (2001).Figh al-Nawazil. Kairo: Maktabah Wahbabh.

Al-Sarakhsi, M. A. (1993). Usul al-Sarakhshi. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.
Al-Syafi’i, M. L. (1995). Al-Risalah, Damaskus: Dar al-Fikr.

Al-Syaukani, M. A. (2000). Irsyad al-Fuhul ila Tahqiq al-Haqq min ‘Ilm al-Usul. Riyadh:
Dar al-Fadilah.

Al-Zuhayli, W. (1986). Usul al-Figh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr.

Goldziher, I. (1981). Introduction to Islamic Theology and Law. Terj. Andras Hamori dan
Ruth Hamori. Princeton: Princeton University Press.

Hallag, W. B. (1997). A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul
al-Figh. Cambridge: Cambridge University Press.

Zarqa, M. A. (1999). Al-Figh al-Islami fi Thawbihi al-Jadid. Damaskus: Dar al-Qalam.

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025 146


https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

