
Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  140 

 

IJMA AND QIYAS: 

METHODOLOGICAL RECONSTRUCTION AND 

CONTEMPORARY APPLICATION 

AS SOURCES OF ISLAMIC LAW 
Rijal Sabri,1 Mhd. Syahnan,2 M. Amar Adly3 

1 Fakultas Agama Islam Universitas Dharmawangsa 
2,3 UIN Sumatera Utara Medan 

 
 

 

_________ 

Keywords:  

: Ijma, Qiyas, Methodological 

Reconstruction, Contemporary 

Application, Maqasid al-Shari'ah 

________________________ 

*Correspondence Address: 

rijal.sabri@dharmawangsa.ac.id 

 

Abstract: This paper discusses the crucial role of Ijma’ (scholarly 

consensus) and Qiyas (analogy) as sources of Islamic law alongside 

the Qur'an and Sunnah, offering a methodological reconstruction and 

contemporary application of both. The study aims to revitalize the 

understanding and utilization of Ijma’ and Qiyas so that they remain 

relevant in addressing modern legal challenges. jma’ is traditionally 

understood as the absolute agreement of mujtahid scholars. This paper 

reconstructs the concept of Ijma by emphasizing Ijma’ Sukuti (silent 

consensus) and the Majma’ al-Fiqh al-Islami (contemporary Islamic 

Legal Council consensus), acknowledging the dynamics and diversity 

of views. This reconstruction allows Ijma’ to become a more flexible 

tool for legal legitimation that is compatible with the context of the 

modern nation-state. Qiyas is examined as a method of analogical 

reasoning that ensures legal consistency. The paper highlights the 

importance of accurately identifying the 'Illat (ratio legis/legal cause) 

that is appropriate and relevant to the objectives of Shariah (Maqasid 

al-Shari'ah). The contemporary application of Qiyas is explored in 

emerging issues such as modern financial transactions, biotechnology, 

and cyber law, where explicit stipulations from the Qur'an and Sunnah 

are unavailable. By reconstructing the methodological framework of 

these two sources, the paper argues that Ijma’ and Qiyas, when 

applied contextually and grounded in the Maqasid al-Shari'ah, can 

serve as powerful instruments of ijtihad (independent legal reasoning) 

to produce adaptive, progressive, and solution-oriented Islamic fatwas 

and legislation for the complexities of modern life. 

 

 

INTRODUCTION  

Kajian Ushul Fiqh (Prinsip-Prinsip Hukum Islam) merupakan inti dari disiplin 
Syariah yang berfungsi sebagai kerangka epistemologis dalam proses istinbāṭ (penetapan 

hukum) untuk menggali hukum-hukum praktis dari sumber-sumber utama, yaitu Al-

Qur’an dan Sunnah. Dalam menghadapi dinamika sosial yang terus berkembang 

melampaui masa kenabian, kebutuhan akan mekanisme metodologis untuk menjaga 

relevansi hukum menjadi semakin mendesak. Dua pilar utama yang melengkapi dan 

memperluas otoritas sumber-sumber naqli (tekstual) adalah Ijma’ (konsensus) dan Qiyās 

(analogi). Keduanya diposisikan sebagai sumber hukum yang bersifat ittifāqī (disepakati) 

oleh mayoritas mazhab fikih, serta berperan penting dalam menjembatani kesenjangan 

antara teks-teks suci dan realitas baru. 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index
mailto:rijal.sabri@dharmawangsa.ac.id


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  141 

Ijma’ merepresentasikan dimensi kolektif dan otoritatif umat Islam, yang berfungsi sebagai 

benteng untuk mencegah penyimpangan penafsiran serta menjamin stabilitas hukum 

(thubūt al-aḥkām) ketika konsensus para mujtahid telah tercapai. Imam al-Ghazali 

mendefinisikan otoritas Ijma’ sebagai penjamin kesesuaian hukum dengan tujuan-tujuan 

Syariah (maqāṣid al-sharī‘ah) (Al-Ghazali, 1993: 172), yang bersumber dari janji Ilahi 

bahwa umat Islam akan dijaga dari kesalahan kolektif. Sementara itu, Qiyās berfungsi 

sebagai instrumen rasional utama (al-adillah al-‘aqliyyah) yang memungkinkan perluasan 

cakupan hukum. Melalui penetapan ‘illat (alasan hukum) pada kasus asal (aṣl) dan 

penerapannya pada kasus cabang (far‘u), Qiyās menjamin koherensi dan konsistensi 

hukum dalam menjawab persoalan-persoalan kontemporer yang tidak disebutkan secara 

eksplisit dalam naṣṣ (Al-Amidi, 2003: 289). 

 

THEORETICAL STUDY 

Tinjauan Teoritis dan Konsep Dasar Ushul Fiqih 

a. Definisi Ijma’ dan Qiyas serta Landasan Filosofis dan Teologisnya 

Ushul Fiqih secara etimologis berarti “akar-akar fiqih” atau “prinsip-prinsip 

yurisprudensi Islam”. Secara terminologis, Ushul Fiqih merupakan disiplin ilmu yang 

mengkaji metode dan sumber hukum yang digunakan oleh seorang mujtahid untuk 

mengistinbatkan hukum-hukum syariat dari dalil-dalilnya yang terperinci. Ilmu ini 

bertujuan menjaga konsistensi, koherensi, dan objektivitas dalam penetapan hukum agar 

tetap selaras dengan kehendak Ilahi sebagaimana termaktub dalam wahyu (Al-Khin, 

1969). Dalam Ushul Fiqih, sumber hukum diklasifikasikan ke dalam dalil naqli dan dalil 

aqli. Dalil naqli yang disepakati meliputi Al-Qur’an dan Sunnah, sedangkan dalil aqli yang 

disepakati adalah Ijma’ dan Qiyas. Selain itu, terdapat dalil aqli yang diperselisihkan 

seperti istihsan, istislah (maslahah mursalah), dan ‘urf (Al-Amidi, 2003). Dalam kerangka 

ini, Ijma’ dan Qiyas berfungsi sebagai penghubung antara teks normatif (naṣṣ) dan realitas 

sosial (wāqi‘). 

Ijma’: Definisi, Otoritas, dan Landasan Teologis 

Secara bahasa, ijma’ berarti kesepakatan atau tekad yang bulat (Al-Khin, 1969: 455). 

Dalam terminologi Ushul Fiqih, ijma’ didefinisikan sebagai kesepakatan seluruh mujtahid 

dari kalangan umat Islam pada suatu masa setelah wafatnya Rasulullah SAW terhadap 

suatu hukum syariat (Al-Bukhari, 1997: 72). Berdasarkan bentuknya, ijma’ dibagi menjadi 

ijma’ ṣarīḥ yang dinyatakan secara eksplisit dan memiliki kekuatan hukum qath‘i, serta 

ijma’ sukūtī yang masih diperselisihkan kekuatan hujjah-nya (Al-Zuhayli, 1986: 488). 

Sebagian ulama, khususnya dari mazhab Hanafi dan Zahiri, meragukan otoritas mutlak 

ijma’ sukūtī karena diamnya seorang mujtahid tidak selalu menunjukkan persetujuan, 

melainkan bisa disebabkan oleh sikap tawaqquf atau pertimbangan metodologis lainnya 

(Al-Sarakhsi, 1993: 317). Oleh karena itu, ijma’ sukūtī sering diposisikan sebagai dalil 

ẓannī dan berada di bawah qiyas dalam hierarki otoritas hukum (Al-Amidi, 2003: 200). 

Landasan teologis ijma’ bertumpu pada konsep ‘iṣmah al-ummah yang bersumber dari 

hadis Nabi SAW bahwa umat Islam tidak akan bersepakat dalam kesesatan. Al-Ghazali 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  142 

menegaskan bahwa ijma’ berfungsi sebagai penjamin kesesuaian hukum dengan maqāṣid 

al-syarī‘ah serta menjadi bukti keberlanjutan otoritas profetik pasca wafatnya Rasulullah 

SAW (Al-Ghazali, 1993: 174–175). 

Qiyas: Definisi, Struktur, dan Landasan Rasional 

Secara bahasa, qiyas berarti mengukur atau membandingkan. Dalam Ushul Fiqih, qiyas 

didefinisikan sebagai pemindahan hukum dari kasus asal (aṣl) kepada kasus cabang (far‘) 

karena adanya kesamaan ‘illat (alasan hukum) di antara keduanya (Al-Syaukani, 2000: 

433). Qiyas memiliki empat rukun utama, yaitu aṣl, far‘, ḥukm al-aṣl, dan ‘illat, yang 

menjadi dasar rasional dalam perluasan hukum (Al-Amidi, 2003: 16). 

Secara filosofis, qiyas berfungsi menjaga konsistensi dan keadilan hukum melalui prinsip 

paritas, yaitu memperlakukan kasus yang serupa secara serupa (Hallaq, 1997: 128). Secara 

teologis-rasional, qiyas dipandang sebagai mekanisme untuk menghindari kesulitan 

hukum (ḥaraj) dan menjamin universalitas syariat dalam menghadapi dinamika zaman (Al-

Qardhawi, 2001). 

Tantangan Kontemporer terhadap Ijma’ dan Rekonstruksi Metodologis 

Dalam konteks kontemporer, tantangan utama ijma’ terletak pada aspek imkāniyyah atau 

kemungkinan praktis pencapaiannya. Tokoh seperti al-Naẓẓām dan mayoritas ulama Syiah 

menolak kemungkinan ijma’ universal karena sulitnya memverifikasi kesepakatan seluruh 

mujtahid lintas wilayah (Goldziher, 1981: 68). Globalisasi semakin memperkuat problem 

ini karena perbedaan konteks sosial dan budaya yang ekstrem. 

Sebagai solusi, para ulama kontemporer mengembangkan pendekatan ijma’ institusional 

melalui Majelis Fiqih Internasional seperti Majma‘ al-Fiqh al-Islami. Keputusan lembaga 

ini bersifat ijma’ ẓannī atau ijma’ iṣṭilāḥī, namun berfungsi penting dalam penetapan 

hukum atas persoalan kontemporer, termasuk fiqih lingkungan yang berorientasi pada 

perlindungan jiwa (ḥifẓ al-nafs) dan harta (ḥifẓ al-māl) sebagai bagian dari maqāṣid al-

syarī‘ah (Al-Darini, 2017: 145–150; Zarqa, 1999: 210). 

 

RESEARCH METHODS 

Inti dari Qiyas adalah penemuan dan validasi ‘illatsifat yang jelas dan terukur (waṣf 

ẓahir wa munḍabiṭ) yang menjadi alasan penetapan hukum. Metodologi yang digunakan 

untuk menyingkap ‘illat dikenal sebagai Masalik al-'Illat (Jalur-jalur Penetapan ‘Illat).  

Terdapat tiga jalur utama penetapan ‘illat: (Al-Ghazali: 250-252).  

1. Naṣh (teks eksplisit), yaitu penetapan ‘illat yang dinyatakan secara langsung oleh Al-

Qur’an atau Sunnah.  

2. Ijma’ (konsensus), yaitu penetapan ‘illat yang disepakati oleh para mujtahid.  

3. Ijtihad (penalaran), metode ini bersifat paling kompleks dan melibatkan penggunaan 

nalar murni untuk menemukan ‘illat yang relevan.  

Penelitian kontemporer fokus pada jalur ijtihad karena inilah yang paling relevan dengan 

kasus nawazil. Tiga metode ijtihad yang paling sering digunakan adalah:  

1. Munasabah (kesesuaian), yaitu proses penalaran yang menghubungkan ‘illat dengan 

ḥukm (hukum) melalui pertimbangan bahwa ‘illat tersebut harus sesuai (munasib) dengan 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  143 

tujuan syariat (maqaṣid al-syari’ah). Ini adalah fondasi Qiyas modern. (Al-Zuhayli: 1986: 

680-685)  

2. Sabr wa Taqsim (eksplorasi dan eliminasi), di mana mujtahid menginventarisasi semua 

sifat yang mungkin pada aṣl, kemudian mengeliminasi sifat-sifat yang terbukti tidak valid 

atau tidak relevan, hingga tersisa satu sifat yang memenuhi syarat sebagai ‘illat.  

3. Dawran (rotasi), yaitu penetapan ‘illat melalui observasi empiris bahwa hukum muncul 

ketika ‘illat ada, dan hukum hilang ketika ‘illat tidak ada. 

 

 

The method used should be accompanied by references, the relevant modifications should 

be described. Data analysis procedures and techniques should be emphasized in literature 

review articles. 

 

DISCUSSION AND RESEARCH RESULTS 
a.  Analisis Komparatif antara Qiyas, Istihsan, dan Istislah  

Meskipun qiyas adalah sumber rasional yang disepakati, keberadaannya seringkali 

bersinggungan—dan terkadang bertentangan—dengan dalil rasional yang diperselisihkan 

(terutama oleh mazhab Ẓahiri dan Syafi'i), yaitu Istihsan dan Istislah.  

Perbandingan antara qiyas dengan Istihsan yang dapat disampaikan antara lain bahwa 

qiyas adalah penalaran berdasarkan analogi yang ketat, mengutamakan konsistensi 

struktural. Sedangkan Istihsan pengecualian dari qiyas yang jelas (qiyas jali) menuju Qiyas 

yang tersembunyi (qiyas khafi) atau meninggalkan Qiyas demi nash atau maslahah 

(kepentingan). Istihsan adalah tarjiḥ (mengunggulkan) suatu dalil yang lebih kuat daripada 

Qiyas. (Al-Syafi’i: 1995: 504).  

Dalam hal qiyas jika dibandingkan dengan istislah (Maslahah Mursalah). Istislah 

Adalah penetapan hukum yang didasarkan pada maṣlaḥah (kepentingan) yang belum diatur 

oleh nash atau Ijma’, dan tidak pula ditolak oleh keduanya. Istislah sangat terikat pada 

maqaṣid al-syari’ah secara langsung. Perbedaan kunci antara keduanya adalah bahwa qiyas 

memerlukan aṣl (kasus sumber) yang sudah ada hukumnya, sedangkan Istislah menetapkan 

hukum tanpa aṣl yang jelas, melainkan langsung berpegangan pada pencapaian maqaṣid 

(tujuan). Dalam isu-isu baru seperti fiqih lingkungan, istislah seringkali lebih dominan 

daripada qiyas karena tidak ada aṣl klasik yang dapat dijadikan perbandingan untuk 

pencemaran skala global. Contoh kasus adalah keterbatasan qiyas dalam fiqih digital. Isu 

fiqih digital seperti cryptocurrency (aset kripto) dan transaksi non-fungible tokens (NFT), 

menyoroti keterbatasan Qiyas dan mendorong perlunya Istihsan dan Istislah.  

Untuk menetapkan hukum cryptocurrency (sebagai mata uang, komoditas, atau aset 

terlarang), mujtahid harus mencari ‘illat dari aṣl klasik (misalnya, al-nuqud [uang], al-

sil’ah [komoditas], atau al-gharar [spekulasi]).  

Dalam kasus nuqud, qiyas klasik menetapkan ‘illat uang pada thamaniyyah (nilai 

tukar) dan mithliyyah (keserupaan). Cryptocurrency memiliki nilai tukar tetapi tidak 

memiliki ‘illat fisik yang pasti, bahkan tidak memiliki qimah dzatiyyah (nilai intrinsik) 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  144 

seperti emas/perak, dan sifatnya yang terdesentralisasi menghilangkan ‘illat kedaulatan 

negara (sulṭan) pada uang flat. (Al-Nawawi: 2011: 433). Qiyas menjadi sulit karena far’ 

(aset kripto) terlalu jauh dari aṣl (uang/komoditas). Ini memaksa mujtahid untuk beralih 

menggunakan Istihsan atau Istislah (Maslahah Mursalah) dengan fokus pada ‘illat yang 

lebih umum, yaitu mafsadah (kerusakan) atau maṣlaḥah (manfaat) yang ditimbulkannya, 

bukan pada kesamaan fisik dengan aṣl klasik. (Al-Muslih: 2019: 310-315). Untuk isu Fiqih 

Digital, Qiyas yang efektif harus melalui rekonstruksi dengan mengutamakan ta‘lil 

(penentuan kausa hukum) yang berbasis maqaṣid, bahwa ‘illat tidak lagi dicari pada sifat 

fisik (manaṭ ḥissi) tetapi pada fungsi dan risiko (manaṭ ma’nawi). Misalnya, ‘illat larangan 

pada transaksi kripto bukan karena tidak memiliki mithliyyah, tetapi karena adanya 

mafsadah (kerusakan) yang berpotensi melanggar Hifẓ al-Mal (pemeliharaan harta) dan 

Hifẓ al-Nafs (kesejahteraan ekonomi) akibat spekulasi berlebihan (al-gharar). (Ahmad: 

2021: 85-90).  

Oleh karena itu, fiqih digital menunjukkan pergeseran metodologis, yaitu qiyas 

masih digunakan, tetapi dikoreksi dan dipandu oleh Istislah, yang berpegang teguh pada 

tujuan universal Syariat.  

Sintesis Temuan Utama  

b. Analisis struktural dan komparatif terhadap Ijma’ dan Qiyas dalam kerangka 

hukum kontemporer menghasilkan tiga temuan utama yang saling terkait:  

1. Pergeseran Otoritas Ijma’ dari Qath’i ke Ẓanni Institusional  

Penelitian menegaskan bahwa Ijma’ klasik yang bersifat qath’i al-tsubut (pasti) hampir 

mustahil dicapai di era global (imkaniyyah). Rekonstruksi otoritas Ijma’ diwujudkan 

melalui Majelis Fiqih Internasional yang bersifat institusional. Otoritas resolusi Majelis 

(ijma’ kontemporer) bersifat ẓanni (probabilitas), tetapi memperoleh kekuatan hukum 

yang signifikan (hujjiyyah moral-hukum) ketika didukung oleh dalil-dalil Maqaṣid al-

Syari’ah, khususnya dalam isu-isu global dan universal seperti fiqih lingkungan. 

Konsensus Majelis berfungsi sebagai otoritas legitimasi kolektif yang membenarkan 

penerapan dalil Istislah oleh negara atau otoritas lokal.  

2. Kesenjangan ‘Illat dalam Qiyas Konvensional  

Dalam fiqih digital (misalnya, cryptocurrency), qiyas konvensional menghadapi 

kesenjangan metodologis karena kesulitan menemukan ‘illat yang bersifat fisik (manaṭ 

ḥissi) yang sesuai dengan aṣl (kasus sumber) klasik. Aset virtual memiliki nilai tanpa 

substansi materi, yang membuat ta‘lil (penentuan kausa) melalui Masalik al-'Illat 

tradisional seperti Dawran (rotasi) menjadi tidak efektif. Keterbatasan ini memaksa 

pergeseran dari penalaran analogis ketat ke penalaran maqaṣidi (berbasis tujuan).  

3. Qiyas di Bawah Kontrol Istislah  

Temuan kunci komparatif adalah bahwa dalam menghadapi nawazil, Qiyas tidak berfungsi 

sendiri, melainkan berinteraksi secara dinamis dan seringkali dikoreksi oleh istislah 

(maslahah mursalah). Istislah, yang terikat langsung pada maqaṣid al-syari’ah, mengambil 

alih peran penetapan hukum ketika penerapan Qiyas yang kaku akan menghasilkan 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  145 

mafsadah (kerusakan) atau ḥaraj (kesulitan). Fiqih digital adalah contoh di mana ‘illat 

sanksi hukum ditetapkan berdasarkan risiko spekulasi (gharar) dan pelanggaran hifẓ al-

mal (tujuan syariat), yang merupakan ta‘lil yang dipandu Istislah, bukan sekadar 

perbandingan fisik dengan uang klasik 

 

CONCLUSION 

Berdasarkan sintesis temuan di atas, berikut adalah jawaban atas dua permasalahan:  

1. Rekonstruksi Otoritas Ijma’ dalam Fiqih Lingkungan  

Otoritas Ijma' direkonstruksi secara metodologis melalui institusionalisasi dalam bentuk 

Majelis Fiqih Internasional. Tantangan imkaniyyah dijawab dengan akseptabilitas 

konsensus yang bersifat representatif dan prosesual. Hujjiyyah ijma' kontemporer diakui 

sebagai dalil ẓanni yang dikuatkan oleh maqaṣid al-syari’ah.  

Dalam fiqih lingkungan, Majelis Fiqih tidak menetapkan hukum spesifik, melainkan 

menetapkan ijma’ terhadap prinsip-prinsip maqaṣidi universal (seperti kewajiban menjaga 

ekosistem demi hifẓ al-nafs dan hifẓ al-mal). Konsensus ini kemudian menjadi landasan 

otoritatif bagi otoritas legislatif dan yudikatif negara untuk menerapkan hukum rinci 

melalui istislah dan istihsan guna melindungi lingkungan global.  

2. Interaksi Qiyas dan standarisasi ‘illat dalam fiqih digital  

Prinsip qiyas bernegosiasi secara dinamis dengan metode rasional lainnya, di mana istislah 

(maslahah mursalah) mengambil peran kepemimpinan metodologis dalam kasus Fiqih 

Digital. Qiyas tidak ditinggalkan, tetapi perannya bergeser dari mencari kesamaan fisik 

(manaṭ ḥissi) menjadi mencari kesamaan fungsional dan risiko (manaṭ ma’nawi).  

Standarisasi metodologi penetapan ‘illat untuk isu nawazil harus difokuskan pada prinsip 

ta‘lil berbasis maqaṣid. Standar ini harus mengukur dampak sosial dan ekonomi (maṣlaḥah 

dan mafsadah) dari teknologi digital, daripada mencoba memaksakan perbandingan 

dengan kasus analog yang sudah usang. 

 

SUGGESTION 

Berdasarkan pembahasan di atas, diajukan tiga rekomendasi utama, yaitu:  

1. Penguatan Metodologi Integrasi Dalil Rasional (Trinity Ushul): Perlu adanya 

pengembangan kerangka teoritis baru yang secara eksplisit memetakan hierarki dan 

mekanisme interaksi antara Qiyas, Istihsan, dan Istislah dalam konteks nawazil. Kerangka 

ini harus memprioritaskan dalil yang paling mendekatkan pada realisasi maqaṣid al-

syari’ah dalam kasus baru.  

2. Standardisasi ta‘lil berbasis fungsi dan risiko, Lembaga-lembaga fiqih internasional 

perlu merumuskan panduan standar untuk penetapan ‘illat yang bersifat non-materi. 

Panduan ini harus menggantikan waṣf ẓahir wa munḍabiṭ (sifat yang jelas dan terukur) 

tradisional dengan matrik ta‘lil yang mengukur dampak fungsional, risiko ekonomi 

(gharar), dan manfaat sosial dari inovasi kontemporer.  

3. Reformulasi konsep ijma’ iṣṭilaḥi, disarankan agar Majelis Fiqih secara resmi 

mengadopsi istilah "Ijma’ iṣṭilaḥi" (Konsensus Institusional) untuk keputusan mereka, 

guna membedakannya secara jelas dari Ijma’ klasik qath’i. Reformulasi ini akan 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  146 

meningkatkan kejujuran metodologis dan memungkinkan keputusan Majelis diakui 

sebagai hujjiyyah yang mengikat secara prosedural, bukan secara teologis. 

 

REFERENCES 

Ahmad, M. T. (2021). Methodological Challenges of Ijtihad in the Digital Age: Re-

examining Qiyas. London: Routledge.  

Al-Amidi, S. A. Ḥ. A. M. (2003). Al-Iḥkam fi Uṣul al-Aḥkam. Beirut: Dar al-Ṣami’i.  

Al-Atrasy, A. K. (2018). Fiqh Al-Bi’ah: Dirasah Taṭbiqiyyah li Uṣul al-Fiqh. Yordania: 

Dar al-Masirah,  

Al-Bukhari, A. (1997). Kashf al-Asrar ‘an Uṣul al-Fakhar al-Bazdawi. Beirut: Dar al-

Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Al-Dirini, F. (2017). Al-Manhaj al-Uṣuli fi Fiqh al-Bi’ah. Beirut: Dar Ibn Katsir.  

Al-Ghazali, A. H. M. M. (1993). Al-Mustaṣfa min ‘Ilm al-Uṣul. Beirut: Dar al-Kutub al-

‘Ilmiyyah.  

Al-Khin, M. S. (1969). Atsar al-Ikhtilaf fi al-Qawa’id al-Ushuliyyah fi Ikhtilaf al-Fuqaha. 

Kairo: Muassasah al-Risalah.  

Al-Muslih, A. A. M. (2019). Fiqh al-Mu’amalat al-Maliyyah al-Mu’aṣirah, Riyadh: 

Maktabah al-Rusyd.  

Al-Nawawi, T. (2011). Al-Majmu’ Sharḥ al-Muhadhdhab. Jeddah: Maktabah Irsyad.  

Al-Qardhawi, Y. (2001).Fiqh al-Nawazil. Kairo: Maktabah Wahbah.  

Al-Sarakhsi, M. A. (1993). Uṣul al-Sarakhshi. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah.  

Al-Syafi’i, M. I. (1995). Al-Risalah, Damaskus: Dar al-Fikr.  

Al-Syaukani, M. A. (2000). Irsyad al-Fuḥul ila Taḥqiq al-Ḥaqq min ‘Ilm al-Uṣul. Riyadh: 

Dar al-Faḍilah.  

Al-Zuhayli, W. (1986). Uṣul al-Fiqh al-Islami. Damaskus: Dar al-Fikr.  

Goldziher, I. (1981). Introduction to Islamic Theology and Law. Terj. Andras Hamori dan 

Ruth Hamori. Princeton: Princeton University Press.  

Hallaq, W. B. (1997). A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Uṣul 

al-Fiqh. Cambridge: Cambridge University Press.  

Zarqa, M. A. (1999). Al-Fiqh al-Islami fi Thawbihi al-Jadid. Damaskus: Dar al-Qalam.  

 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

