
Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  147 

ISLAMIC PROGRESS PERIOD I (650-1000 AD) 
Muhammad Aqsho1 Fahruni Khoir2 Indriani Bancin3 Mhd Abdul Raziq Arusani4 

Nurhamidah Harahap5 Siti Rahma6 Vira Aulia7 

1,2,3,4,5,6,7Fakultas Agama Islam Universitas Dharmawangsa 
 

 

 

_________ 

Keywords:  

Period, Islamic Progress I, 

Leadership 

________________________ 

*Correspondence Address: 

khoirifahruni@gmail.com  

 

 

Abstract: The First Islamic Progress Period (650-1000 CE) 

was a period of Islamic progress, encompassing three periods of 

leadership: the Caliphate of the Rashidun Caliphate, which laid 

the foundation for the Islamic government system, followed by the 

Umayyad Caliphate, which expanded the Islamic realm. The 

Islamic Progress Period during the Umayyad Era was 

characterized by strong political stability, significant economic 

expansion, rapid scientific and cultural development, effective 

military strategy, and dynamic foreign diplomacy. All of these 

factors combined to help Islam become a major power in the 

Middle East and North Africa from the 8th to 10th centuries CE. 

The Caliphate of the Abbasids is known as the peak of Islamic 

intellectual and cultural progress. The research method used in 

this paper is a literature review, employing qualitative methods to 

obtain descriptive information from relevant sources. The First 

Islamic Progress Period, which lasted from 650 to 1000 CE, was 

a crucial period in the history of Islamic civilization. The progress 

of Islam during this period was evident not only in political and 

military aspects, but also in scientific and cultural developments. 

Islamic civilization succeeded in creating a rich intellectual 

tradition that not only influenced the Muslim world but also 

contributed significantly to the development of global civilization 

as a whole. 

 

INTRODUCTION  

       Setelah wafatnya Nabi Muhammad SAW, tanpa meninggalkan wasiat pemimpin 

politik, kaum Muslimin memilih pemimpin melalui musyawarah di Bani Sa'idah, 

Madinah. Meskipun sulit, semangat ukhuwah Islamiyah memilih Abu Bakar sebagai 

pemimpin, mengakui keagamaannya. Kemudian, Khilafah Bani Rasyidah, Khilafah Bani 

Umayyah, dan Khilafah Bani Abbasiyah memainkan peran penting dalam kemajuan umat 

Islam antara 650-100 Masehi, dengan tekad kuat mereka memperluas kekuasaan untuk 

memajukan umat ini. Dalam periode Khilafah Bani Rasyidah, pemimpin seperti Umar bin 

Khattab memimpin dengan adil, memberikan kontribusi besar terhadap kemajuan ilmu, 

ekonomi, dan perluasan wilayah. Pemimpin Uthman bin Affan juga turut mengukuhkan 

stabilitas dan kemakmuran.  

       Khilafah Bani Umayyah, terutama di bawah pimpinan Abdul Malik bin Marwan, 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index
mailto:khoirifahruni@gmail.com


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  148 

menandai masa pembentukan identitas Islam dan kemajuan arsitektur Islam, dengan 

pembangunan Dome of the Rock di Yerusalem sebagai contoh. Sementara itu, era Khilafah 

Bani Abbasiyah ditandai oleh keemasan ilmu pengetahuan dan kultural di pusat-pusat 

seperti Baghdad, di bawah pimpinan Harun al-Rashid dan Ma'mun al-Rashid. 

Perkembangan ilmu pengetahuan dalam ilmu kedokteran, matematika, dan sastra mekar 

pada masa ini. Kesemuanya menciptakan periode kemajuan signifikan dalam sejarah umat 

Islam, menunjukkan kontribusi besar dalam berbagai aspek kehidupan masyarakat pada 

rentang waktu tersebut.  

       Pada Khilafah Bani Abbasiyah, periode keemasan ilmu pengetahuan mencapai 

puncaknya dengan pendirian Pustaka Baitul Hikmah di Baghdad. Tokoh seperti Al-Kindi, 

Al-Farabi, dan Ibn Sina memberikan kontribusi besar dalam bidang filsafat, ilmu politik, 

dan kedokteran. Kemajuan ekonomi juga terjadi dengan meningkatnya perdagangan dan 

perkembangan sistem keuangan seperti cek dan promes. Kota-kota seperti Baghdad, 

Cordoba, dan Kairo menjadi pusat perdagangan dan ilmu pengetahuan yang berkembang. 

Meskipun ada masa konflik dan persaingan di dalam umat Islam, sejarah ini mencerminkan 

bahwa kemajuan terjadi melalui kolaborasi dan kontribusi bersama. Periode 650-1000 

Masehi memperlihatkan betapa pemimpin dan ilmuwan Muslim pada masa itu memainkan 

peran penting dalam perkembangan umat Islam.  

      Pada periode Khilafah Bani Abbasiyah, terjadi transfer ilmu pengetahuan dari 

berbagai budaya seperti Yunani, Persia, dan India ke dunia Islam. Pusat-pusat 

pembelajaran seperti House of Wisdom di Baghdad menjadi tempat berkumpulnya 

cendekiawan untuk menerjemahkan dan mengembangkan karya-karya klasik. Dalam 

bidang seni dan arsitektur, pembangunan masjid-masjid megah seperti Masjid Agung 

Cordoba di Spanyol menunjukkan pencapaian luar biasa. Arsitektur Islam dengan 

ornamen-ornamen yang rumit dan geometris mencerminkan keindahan dan keagungan. 

Namun, kelakuan politik yang kompleks dan persaingan kekuasaan antara dinasti-dinasti 

regional mengakibatkan perpecahan. Pergolakan ini menyebabkan kemunduran dan 

kelemahan umat Islam, terutama setelah terjadinya peristiwa Mongol yang 

menghancurkan Baghdad pada tahun 1258 M. Meskipun demikian, warisan ilmiah, 

budaya, dan arsitektur dari periode ini tetap menjadi bagian integral dari sejarah peradaban 

Islam (Abdullah & Surjomihardjo, 1985)  

 

THEORETICAL STUDY  

  J. Bank berpendapat bahwa Sejarah merupakan semua kejadian atau peristiwa masa 

lalu. Sejarah untuk memahami perilaku masa lalu, masa sekarang dan masa yang akan 

datang. Robin Winks berpendapat bahwa Sejarah adalah studi tentang manusia dalam 

kehidupan masyarakat. Leopold von Ranke berpendapat bahwa Sejarah adalah peristiwa 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  149 

yang terjadi.1  Setelah berakhirnya kekhalifahan Khulafaur Rasydin dengan wafatnya Ali, 

maka kekhalifahan Islam selanjutnya diduduki oleh Muawiyah yang kemuadian menjadi 

cikal bakal lahirnya dinasti (kerajaan) Islam. Politik dinasti Menurut Rohidin sebagai 

bentuk suatu politik yang dijalankan oleh sekelompok orang dimana mereka masih 

memiliki ikatan keluarga. Meski demikian katanya, hal tersebut sebenarnya lebih identik 

di kerajaan, sebab kekuasaan akan diteruskan secara turun-temurun seperti dari ayah 

kepada anaknya. Sehingga kekuasaan suatu negara atau daerah selalu di tangan 

keluarganya. 

 

RESEARCH METHODS 

Bahan-bahan bacaan cukup buku-buku teks, jurnal, majalah ilmiah, dan hasil 

penelitian. Bacaan ini diambil dari beberapa jurnal, dengan jumlah sebanyak mungkin, 

diutamakan yang relevan dengan topik pembahasan. Data yang dijangkau ini kemudian 

dianalisasi dengan cara sebagai berikut : (1) Dikelompokan menurut Masa Kemajuan Islam 

I (650-1000 M) (2) masing-masing kelompok tersebut kemudian dipisah-pisah menjadi 

bagian-bagian yang lebih kecil; (3) setiap akhir analisis kelompok dilengkapi dengan  

penjelasan mengenai materi terkait Massa Kemajuan Islam I (650-1000 M) yang mungkin 

dapat dimanfaatkan dalam menyusun materi mengenai Massa Kemajuan Islam 1 (650-

1000 M) dalam Sejarah Peradaban Islam. 

 

DISCUSSION AND RESEARCH RESULTS  

 

A. Massa Kemajuan Islam I 

Massa Kemajuan Islam I, yang berlangsung dari 650 hingga 1000 M, merupakan 

fase penting dalam sejarah peradaban Islam, ditandai oleh ekspansi, integrasi, dan 

kemajuan yang signifikan. Pada periode ini, Islam berhasil menyebar luas ke berbagai 

wilayah, termasuk Afrika Utara dan Spanyol di barat, serta Persia dan India di timur. 

Dinasti Umayyah dan Abbasiyah memainkan peran kunci dalam memperluas wilayah 

kekuasaan Islam.(Widiyani, 2021). Masa ini menyaksikan kemajuan pesat dalam ilmu 

pengetahuan, termasuk matematika, astronomi, kedokteran, dan kimia. Tokoh-tokoh 

seperti Al-Khawarizmi (Bapak Aljabar) dan Ibnu Sina (ahli kedokteran) muncul sebagai 

pemimpin pemikiran ilmiah. Ada gerakan terjemahan besar-besaran yang mengadaptasi 

karya-karya ilmiah dari Yunani dan Persia ke dalam bahasa Arab, yang memperkaya 

tradisi intelektual Islam (Intan, 2023)  

Ajaran Alquran mendorong umat Islam untuk menggunakan akal dan mencari 

ilmu, yang menjadi pendorong utama bagi perkembangan ilmu pengetahuan. Para ulama 

                                                 
 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  150 

pada masa itu sering menolak tawaran untuk bekerja di bawah penguasa, memungkinkan 

mereka untuk mengembangkan ilmu pengetahuan secara bebas. Massa Kemajuan Islam I 

adalah periode yang menunjukkan kekuatan dan pengaruh Islam yang luas, serta kontribusi 

signifikan terhadap perkembangan ilmu pengetahuan yang masih relevan hingga saat ini. 

 

B. Masa Khilafah Rasyida  

      Massa kemajuan Islam pada zaman Khilafah Rasyidah merupakan periode 

penting dalam sejarah Islam yang berlangsung dari tahun 632 hingga 661 Masehi. 

Khulafaur Rasyidin adalah para pengganti peran nabi Muhammad Saw. selaku atasan 

negeri. Jadi, setelah beliau wafat posisi kepemimpinan negara diteruskan oleh mereka. 

Khulafaur rasyidin terdiri dari empat orang, dan keempatnya secara bergantian untuk 

melaksanakan tugas sebagai khalifah. Adapun keempat orang tersebut, yakni Abu Bakar, 

Umar Bin Khattab, Ustman Bin Affand, dan Ali Bin Abi Thalib. Keempat khalifah tersebut  

merupakan khalifah yang jujur serta menegakkan kebenaran serta terus menegakkan ajaran 

islam hingga sampai ke luar jazirah arab (Shamantha, 2023).  

a. Khalifah Abu Bakar As-Shiddiq 

Ketika nabi Muhammad wafat, nabi tidak meninggalkan wasiat tentang siapa yang 

akan menggantikan beliau sebagai pemimpin politik umat islam setelah beliau wafat. 

Beliau tampaknya menyerahkan persoalan tersebut pada kaum muslimin sendiri untuk 

menentukannya. Karena itulah, tidak lama setelah beliau wafat dan jenazahnya belum 

dimakamkan, sejumlah tokoh muhajirin dan anshar berkumpul dib alai kota bani Sa’idah, 

Madinah. Mereka memusyawarahkan siapa yang akan dipilih menjadi pemimpin. 

Musyawarah cukup alot karena masing-masing pihak, baik muhajirin maupun anshar, 

samasama merasa berhak menjadi pemimpin umat islam. Namun dengan semangat 

ukhuywah islamiah yang tinggi, akhirnya Abu Bakar terpilih. Rupanya semangat 

keagamaan Abu Bakar yang tinggi mendapat penghargaan yang tinggi dari umat islam, 

sehingga masing-masing pihak menerima dan membaiatnya (Yatim, 2004). 

Masa awal pemerintahan Abu Bakar banyak di guncang oleh pemberontakan 

orang- orang murtad yang mengaku-ngaku menjadi Nabi dan enggan membayar zakat, 

karena hal inilah khalifah lebih memusatkan perhatiannya memerangi para pemberontak, 

maka dikirimlah pasukan untuk memerangi para pemberontak ke yamamah, dalam insiden 

itu banyak para khufadhil quran yang mati syahid kemudian karena khawatir hilangnya 

Al-Quran sayyidina Umar mengusulkan pada khalifah untuk membukukan al-quran, 

kemudian untuk merealisasikan saran tersebut diutuslah Zaid Bin Tsabit untuk 

mengumpulkan semua tulisan alquran, pola pendidikan khalifah Abu Bakar masih seperti 

Nabi, baik dari segi materi maupun lembaga pendidikannya (Asrohah , 2001) 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  151 

Abu bakar menjadi khalifah hanya dua tahun. Pada tahun 634 M ia meninggal 

dunia. Selain menyelesaikan masalah-masalah yang terjadi dalam tubuh umat islam, Abu 

Bakar juga mengembangkan wilayah ke luar arab. Dalam kepemimpinannya, Abu Bakar 

melaksanakan kekuasaannya sebagaimana pada masa Rasulullah, bersifat sentral; 

kekuasaan legislative,eksekutif, dan yudikatif terpusat di tangan Khalifah. Meskipun 

demikian, khalifah juga melaksanakan hukum. Meskipun demikian, seperti juga Nabi 

Muhammad, Abu Bakar selalu mengajak sahabat-sahabat besarnya bermusyawarah. 

b. Khalifah Umar Ibnu al-Khathab 

Sewaktu masih terbaring sakit, khalifah Abu Bakar secara diam-diam melakukan 

tinjauan pendapat terhadap tokoh-tokoh terkemuka dari kalangan sahabat mengenai 

pribadi yang layak untuk menggantikannya. Pilihan beliau jatuh pada Umar ibn al-

Khaththab. Khalifah kedua itu dinobatkan sebagai khalifah pertama yang sekaligus 

memangku jabatan panglima tertinggi pasukan islam, dengan gelar khusus amir al-

mukminin (panglima orang-orang beriman). Khalifah kedua itu dinobatkan sebagai 

khalifah pertama yang sekaligus memangku jabatan panglima tertinggi pasukan islam, 

dengan gelar khusus amir al-mukminin yakni panglima orang-orang beriman ( 

Mufrad,2008). 

Pada masa umar bin Khattab, kondisi politik dalam keadaan stabil, usaha perluasan 

wilayah islam memperoleh hasil yang gemilang. Wilayah islam pada masa umar bin 

Khattab meliputi Semenanjung Arabiah, Palestina, Syria, Irak, Persia dan Mesir. Pada hari 

Rabu bulan Dzulhijah tahun 23 H Umar Bin Kattab wafat, Beliau ditikam ketika sedang 

melakukan Shalat Subuh oleh seorang Majusi yang bernama Abu Lu’luah, budak milik al-

Mughirah bin Syu’bah diduga ia mendapat perintah dari kalangan Majusi. Umar bin 

Khattab dimakamkan di samping Nabi saw dan Abu Bakar as Siddiq, beliau wafat dalam 

usia 63 tahun (Sulton Adi, 2010) 

Umar dikenal seseorang yang pandai dalam menciptakan peraturan, karena tidak 

hanya memperbaiki bahkan mengkaji ulang terhadap kebijakan yang telah ada. Khalifah 

umar juga telah juga menerapkan prinsip demokratis dalam kekuasaan yaitu dengan 

menjamin hak yang sama bagi setiap warga Negara. Khalifah Umar terkenal seorang yang 

sederhana bahkan ia membiarkan tanah dari negeri jajahan untuk dikelola oleh pemiliknya 

bahkan melarang kaum muslimin memilikinya, sedangkan para prajurit menerima 

tunjangan dari Baitul Mal, yaitu dihasilkan dari pajak (Syukur, 2011)  

 

c. Khalifah Ustman ibn Affan 

Sejarah mencatat tidak seluruh masa kekuasaannya menjadi saat yang baik dan 

sukses bagi beliau. Para pencatat sejarah membagi masa pemerintahan Ustman ibn Affan 

menjadi dua periode, enam tahun pertama merupakan masa pemerintahan yang baik dan 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  152 

enam tahun terakhir adalah merupakan masa pemerintahan yang buruk. Salah satu faktor 

yang menyebabkan banyak rakyat kecewa terhadap kepemimpinan Ustman adalah 

kebijaksanaan nya mengangkat keluarga dalam kedudukan tinggi. Yang terpenting 

diantaranya adalah Marwan ibn Hakam. Dialah pada dasarnya yang menjalankan 

pemerintahan, sedangkan Ustman hanya menyandang gelar Khalifah. 

Meskipun demikian, tidak berarti bahwa pada masanya tidak ada kegiatan-kegiatan 

yang penting. Ustman berjasa membangun bendungan untuk menjaga arus banjir yang 

besar dan mengatur pembagian air ke kota-kota. Dia juga membangun jalan-jalan, 

jembatan-jembatan, masjid-masjid, dan memperluas masjid di Madinah. 

Prestasi yang terpenting bagi Khalifah Ustman adalah menulis kembali al-Quran 

yang telah ditulis pada zaman Abu Bakar yang pada waktu itu disimpan oleh Khafsoh binti 

Umar. Manfaat dibukukan al-Qur`an pada masa Ustman adalah : (1) Menyatukan kaum 

muslimin pada satu macam mushaf yang seragam ejaan tulisannya, (2) Menyatukan 

bacaan, kendatipun masih ada perbedaannya, namun harus tidak berlawanan dengan ejaan 

mushaf Ustmani, (3) Menyatukan tertib susunan suratsurat menurut tertib urut yang 

kelihatan pada mushaf sekarang ini. 

Situasi politik pada masa akhir pemerintahan Ustman semakin mencekam dan 

timbul pemberontakan-pemberontakan yang mengakibatkan terbunuhnya Ustman. 

Ustman akhirnya wafat sebagai syahid pada hari jumat tanggal 17 Dzulhijjah 35 H/ 655 

M. ketika para pemberontak berhasil memasuki rumahnya dan membunuh Ustman saat 

membaca alQuran. Persis seperti yang disampaikan Rasulullah perihal kematian Ustman 

yang syahid nantinya. Beliau dimakamkan di pekuburan Baqi di Madinah. 

d. Khalifah Ali ibn Abi Thalib 

Peristiwa pembunuhan Utsman mengakibatkan kegentingan di seluruh dunia islam 

yang waktu itu sudah membentang sampai ke Persia dan Afrika Utara. Pemberontak yang 

waktu itu menguasai Madinah tidak mempunyai pilihan lain selain Ali Bin Abi thalib 

menjadi khalifah. Waktu itu Ali berusaha menolak, tetapi Zubair Bin Awwam dan Thalhah 

bin Ubaidillah memaksa beliau sehingga akhirnya Ali menerima baiat mereka. Menjadikan 

Ali satu-satunya khalifah yang di baiat secara massal. Karena khalifah sebelumnya dipilih 

melalui cara yang berbeda-beda. 

Ali memerintah hanya enam tahun. Selama masa pemerintahanyya, ia menghadapi 

berbagai pergolakan. Tidak ada masa sedikitpun dalam pemerintahannya yang dikatakan 

stabil. 

Persoalan pertama yang dihadapi Ali adalah pemberontakan yang dilakukan oleh 

Thalhah, Zubair, dan Aisyah. Alasan mereka, ali tidak mau menghukum para pembunuh 

Ustman dan mereka menuntut bela terhadap darah Ustman yang telah ditumpahkan secara 

zalim. Bersamaan dengan itu, kebijakan-kebijakan Ali juga mengakibatkan timbulnya 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  153 

perlawanan dari gubernur di Damaskus. Muawiyah yang didukung oleh sejumlah bekas 

pejabat tinggi yang merasa kehilangan kedudukan dan kejayaan (Yatim,2004). 

Peristiwa yang terkenal dalam masa Ali adalah terjadinya perang antara kubu Ali 

dan kubu Muawiyah. Perang tersebut terjadi di daerah bernama Siffin, sehingga perang ini 

disebut sebagai perang Siffin. Pada saat Mu’awiyah dan tentaranya terdesak Amr bin Ash 

sebagai penasehat Mu’awiyah yang dikenal cerdik dan pandai berunding, meminta agar 

Mu’awiyah memerintahkan pasukannya mengangkat mushaf alQur’an di ujung tombak 

sebagai isyarat berdamai dengan cara tahkim (arbitrase) dengan demikian Mu’awiyah 

terhindar dari kekalahan total. 

Seusai perundingan, Abu Musa sebagai yang tertua dipersilahkan untuk berbicara 

lebih dahulu. Sesuai dengan kesepakatan sebelumnya antara mereka berdua, Abu Musa 

menyatakan pemberhentian Ali dari jabatannya sebagai khalifah dan menyerahkan urusan 

penggantiannya kepada kaum muslimin. Tetapi ketika tiba giliran Amr bin Ash, ia 

menyatakan persetujuannya atas pemberhentian Ali dan menetapkan jabatan khalifah bagi 

Mu’awiyah. Ternyata Amr bin Ash menyalahi kesepakatan semula yang dibuat bersama 

Abu Musa. Sepak terjangnya dalam peristiwa ini merugikan pihak Mu’awiyah.Ali 

menolak keputusan tahkim tersebut, dan tetap mempertahankan kedudukannya sebagai 

khalifah. 

Setelah terjadinya peristiwa tersebut kelompok Ali pecah menjadi dua bagian, dan 

kelompok yang keluar dari kelompok Ali dinamai sebagai kelompok Khawarij (orang-

orang yang keluar). Pada 24 Januari 661, ketika Ali sedang dalam perjalanan menuju 

masjid Kuffah, ia terkena hantaman pedang beracun di dahinya. Pedang tersebut yang 

mengenai otaknya, diayunkan oleh seorang pengikut kelompok Khawarij, Abd al-Rahman 

ibn Muljam, yang ingin membalas dendam atas kematian keluarga seorang wanita, 

temannya, yang terbunuh di Nahrawan. 

 

C. Masa Khilafah Bani Umayyah 

Zaman Bani Umayyah (660–750 M) merupakan era penting dalam sejarah Islam, 

di mana dinasti ini membawa kemajuan signifikan dalam berbagai bidang. Berikut adalah 

penjelasan tentang masa kemajuan Bani Umayyah: 

a. Formasi dan Politik Dinasti  

Dinasti Bani Umayyah dibentuk oleh Mu'awiyah ibnu Abu Sufyan setelah kematian 

Khalifah Ali bin Abi Talib pada tahun 661 M. Mu'awiyah, yang dahulu sebagai 

gubernur di Suriah, berhasil merebut takhta khalifah dan mendirikan kerajaan monarkhi 

yang absolu­tistis. Hal ini dipicu oleh kekhawatiran akan konflik internal di kalangan 

umat Islam, sehingga ia mengangkat putranya, Yazeed, sebagai pewarisnya untuk 

menghindari perpecahan lebih lanjut (Wahab, F. 2023) .  

b. Ekonomi dan Perekonomian  

Era Bani Umayyah melihat perkembangan ekonomi yang signifikan:  Melakukan 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  154 

Perdagangan Internasional ke Wilayah kekuasaan Islam yang telah mencakup sebagian 

besar Timur Tengah dan Afrika Utara, membuatnya menjadi pusat perdagangan global. 

Kota-kota seperti Damaskus, Baghdad, dan Basrah menjadi sentral aktivitas komersial. 

Dinasti umayyah Melakukan Industri Monopoli karena Dinasti Umayyah dominan 

dalam industri tekstil, kulit, dan logam. Produk tekstil mereka dieksport ke seluruh 

dunia, menambahkan kekayaan dan status ekonomi Islam dan juga menerapkan Sistem 

Pajak dan Finansial, Pemerintah Umayyah mengembangkan sistem pajak yang 

kompleks dan adil, serta sistem keuangan yang kukuh untuk mengatur transaksi 

ekonomi (Aminatul, L. 2020). 

c. Ilmu Pengetahuan dan Budaya  

Terdapat kemajuan signifikan dalam ilmu pengetahuan dan budaya Islam selama era 

Bani Umayyah:  

Di dirikan nya Universitas dan Pusat Pengajaran seperti Al-Kharazmiyya di Bagdad dan 

Al-Qarawiyyin di Fez Maroko didirikan pada abad ke-9 Masehi. Universitas ini menjadi 

pusat ilmu pengetahuan Arab-Islam dan tempat berkembangnya filsafat, matematika, 

astronomi, dll. 

Perkembangan Sastra dan Literatur di dalam Era ini melihat perkembangan sastra klasik 

Arab seperti puisi dan prosa. Ahli-ahli bahasa Arab seperti Ibn Qutaiba dan Al-Jahiz 

berkontribusi besar dalam literatur Arab. Dan juga muncul nya Arsitektur dan Seni 

seperti Arsitektur masjid, bangunan umum, dan monumen monumental seperti Masjid 

Agung Cordoba di Spanyol menampilkan gaya arsitektural yang indah dan rumit. 

Bangunan-bangunan ini sering kali menggambarkan kebesaran dan kekuatan Islam 

(Fakhrurrazi, F. 2020)  

d. Militer dan Strategi Pertahanan  

Strategi militernya pun sangat efektif yaitu dengan adanya Pasukan Profesional, 

Pasukan tentara profesional yang kuat direkrut dari berbagai wilayah kekuasaan 

mereka. Anggota pasukan biasanya datang dari kalangan Muslim tapi juga non-Muslim 

yang bersedia bergabung demi kepentingan negara. Lalu munculnya Teknologi Perang 

Modern seperti kavaleri ringan dan berat, infanteri lengkap dengan senjata api awal 

(seperti manajanik atau katapel), dan armada laut yang luas digunakan untuk merebut 

wilayah-wilayah baru dan melawan musuh.  

e. Hubungan Luar Negeri  

Politik luar negerinya juga sangat dinamis seperti Negosiasi Diplomatik, Mu'awiyah 

ibnu Abu Sufyan berhasil mengejar hubungan diplomatik yang positif dengan berbagai 

kerajaan Kristen Timur Tengah seperti Bizantium (Byzantine Empire) dan juga 

melakukan Ekspansi Militer Kontinu, Ekspansi militer kontinu dilakukan untuk 

melebarkan sayap kekuasaannya. Misalnya, invasi ke Afrika Utara dan Spanyol 

membawa Islam ke daratan Eropa (Nur, 2015). 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  155 

Massa Kemajuan Islam pada Zaman Bani Umayyah ditandai oleh stabil­itas politis 

yang kuat, ekspansi ekonomis yang signifik­an, perkembangan ilmu pengetahuan dan 

budaya yang pesat, strategi militar efektiv, serta diplomasi luar negeri yang dinamik. 

Semua faktor ini bersama-sama membantu Islam menjadi sebuah kekuatan besar di Timur 

Tengah dan Afrika Utara pada abad ke-8 hingga ke-10 Masehi.  

 

D. Khilafah Bani Abbas  

     Zaman keemasan atau "Masa Kemajuan Islam" pada Dinasti Abbasiyah (650–1250 

M) merupakan periode yang sangat produktif bagi perkembangan Islam.  Dinasti 

Abbasiyah dinisbatkan kepada Al-'Abbas, saudara laki-laki Ayah Nabi Muhammad 

S.A.W. Khalifah pertama dari dinasti ini adalah Abdullah Ash-Saffah bin Muhammad 

bin Ali Bin Abdillah bin Abbas bin Abdul Muthalib, yang naik tahta pada tahun 132 H 

/750 M (Hasibuan,2022). Lima abad setelah tahun 132–656 H (750–1258 M) 

merupakan periode keemasan Dinasti Abbasiyah. Selama masa ini, kerajaan Islam 

mencapai tingkat tertinggi dalam bidang politik, ilmu pengetahuan, pendidikan, seni, 

arsitektur, dan administrasi. Perkembangan pada zaman khilafah bani abbas dari 

berbagai aspek di jelaskan sebagai berikut: .   

a. Kontribusi Politik dan Agama  

Dinastinya didirikan oleh Abdullah al-Saffah, yang merupakan keturunan Al-

'Abbas. Konsep kekhalifahan cenderung berkembang sebagai sistem politik 

turun-menurun, mirip dengan Daulah sebelumnya. Lima khalifah yang 

memiliki jiwa patriotisme seperti Abu Al-'Abbas al-Saffah, Abu Ja’far al-

Mansur, al-Mahdi, Harun ar-Rasyid, dan al-Ma’mun merupakan tokoh-tokoh 

penting yang membangun kerajaan Islam Abbasiyah (Daulay, et al., 2023) 

b. Ilmu Pengetahuan dan Kebudayaan  

Munculnya Pusat Peradaban Bagdad, Bagdad menjadi pusat peradaban Islam 

pada masa ini. Ilmu pengetahuan berkembang pesat di bidang ilmu al-Qur'an, 

Hadist, tafsir, fiqih, tasawuf, ilmu sosial budaya, seni bangunan, dan arsitektur 

(Pertiwi & Nirmayuni, 2024). Lalu alhirnya Ilmuwan Muslim, Mereka banyak 

lahir dan berkarya di era ini. Bagdad menjadi tempat berkumpulnya ilmuwan 

muslim dari seluruh dunia, memberikan kontribusi besar dalam perkembangan 

ilmu pengetahuan.  

c. Ekonomi dan Administrasi   

Studi ekonomi Islam semakin penting dan banyak dipelajari selama masa 

Abbasiyah. Fokus utama dari studi tersebut adalah keuangan negara dan 

perpajakan (Nurwahida, et al ., 2024). Sistem administratif yang efektif 

digunakan untuk mengelola wilayah luas kerajaan, memungkinkan 

kemakmuran masyarakat mencapai tingkat tertinggi. 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  156 

Meskipun era ini sangat produktif, namun ada beberapa faktor internal dan eksternal 

yang menyebabkan runtuhnya Dinasti Abbasiyah. Faktor internal seperti lemahnya 

semangat jihad dan konflik internal, sedangkan faktor eksternal seperti serangan Mongol 

pada tahun 1258 yang menghancurkan Baghdad merupakan beberapa penyebab utama 

keruntuhan Dinasti Abbasiyah. (Syaharuddin ,2013) 

Zaman keemasan Islam pada masa Bani Abbas adalah periode yang sangat 

berpengaruh dalam sejarah Islam, membawa kemajuan besar dalam bidang ilmu 

pengetahuan, pendidikan, seni, arsitektur, serta administrasi politik. Meskipun telah 

runtuh, warisan ini terus mempengaruhi perkembangan budaya dan intelektual dunia 

hingga saat ini. 

CONCLUSION 

Jadi, dapat di simpulkan bahwa Masa kejayaan Islam I, yang berlangsung antara tahun 

650 hingga 1000 M, merupakan periode penting dalam sejarah peradaban Islam. Kemajuan 

Islam pada periode ini tidak hanya terlihat dari aspek politik dan militer, tetapi juga dari 

perkembangan ilmu pengetahuan dan budaya. Peradaban Islam berhasil menciptakan 

tradisi intelektual yang kaya, yang tidak hanya memengaruhi dunia Muslim tetapi juga 

memberikan kontribusi signifikan terhadap perkembangan peradaban global secara 

keseluruhan. 

SUGGESTION 

Berdasarkan hasil kajian dalam penelitian ini, beberapa saran dapat diajukan. 

Pertama, penelitian selanjutnya diharapkan dapat mengkaji Masa Kemajuan Islam I secara 

lebih mendalam dengan menitikberatkan pada aspek tertentu, seperti perkembangan 

lembaga pendidikan, pusat-pusat keilmuan, serta peran para cendekiawan Muslim pada 

masa Khulafah Rasyidah, Bani Umayyah, dan Bani Abbasiyah. Kajian yang lebih spesifik 

diharapkan mampu memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai faktor-

faktor yang mendorong kemajuan peradaban Islam. 

Kedua, disarankan adanya penelitian komparatif antara peradaban Islam dan peradaban 

lain pada periode yang sama untuk menegaskan kontribusi Islam terhadap perkembangan 

ilmu pengetahuan dan peradaban dunia. Ketiga, hasil penelitian ini dapat dimanfaatkan 

sebagai bahan ajar dalam mata kuliah Sejarah Peradaban Islam guna meningkatkan 

kesadaran historis dan apresiasi mahasiswa terhadap warisan intelektual Islam. Terakhir, 

penelitian lanjutan berbasis pendekatan interdisipliner perlu dilakukan agar kajian tentang 

masa kemajuan Islam semakin relevan dengan konteks kehidupan modern. 

 

 

 

 

 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  157 

REFERENCES 

 Abdullah, T. dan A. Surjomihardjo. 1985. Ilmu Sejarah dan Historiografi; Arah 

dan Perspektif. Jakarta: Gramedia. 

Aminatul, L. (2020). Perkembangan Ekonomi Islam Era Klasik (Bani Umayyah Dan Bani 

Abbasiyah). 

Berliana Intan. (2023). Masa Kejayaan Islam Tahun 650-1250 M, kebangkitan Islam di 

Bidang Ilmu Pengetahuan. https://www.detik.com/hikmah/khazanah/d-

6583337/masa-kejayaan-islam-tahun-650-1250-m-kebangkitan-islam-di-bidang-

ilmu-pengetahuan di akses 14 Oktober, 01:25 WIB 

Daulay, H.P., Dahlan, Z., & Putri, Y.A. (2023). Peradaban dan Pemikiran Islam pada Masa 

Bani Abbasiyah. Edu Society: Jurnal Pendidikan, Ilmu Sosial Dan Pengabdian 

Kepada Masyarakat. 

Fakhrurrazi, F. (2020). Proses Perkembangan Pendidikan Islam Pada Periode Dinasti Bani 

Umayyah. Foramadiahi: Jurnal Kajian Pendidikan dan Keislaman. 

Fatah Syukur, (2010) Sejarah Peradaban Islam, Semarang: Pustaka Rizki Putra, cetakan 

ketiga. 

Hanun Asrohah (2001) Sejarah Peradapan Islam , Jakarta: Wacana Ilmu. 

Mufrad (2008) Kisah hidup Umar bin khatab, Jakarta: Zaman. 

Nur, M. (2015). Pemerintahan Islam Masa Daulat Bani Umayyah (Pembentukan, 

Kemajuan dan Kemunduran). 

Nurwahida, Samirah, & Siradjuddin (2024). Pemikiran Ekonomi Islam pada Masa Daulah 

Abbasiyah. PAPPASANG. 

Philip K. Hitti, (2002) History Of The Arabs, Jakarta: Serambi Ilmu Semesta. 

Rahmi Pertiwi, G., & Nirmayuni, D. (2024). Tinjauan Kritis Peradaban Islam Pada Masa 

Bani Abbasiyah. Jurnal QOSIM Jurnal Pendidikan Sosial & Humaniora. 

Rosmha Widiyani. (2021). Sejarah Perkembangan Peradaban Islam Dalam Tiga Periode, 

Klasik-Modern. https://www.detik.com/edu/detikpedia/d-5846535/sejarah-

perkembangan-peradaban-islam-dalam-tiga-periode-klasik-modern di akses 14 

Oktober, 01:00 WIB 

Shamantha Chindy.(2023). Peradaban Islam Pada Masa Khalifah Al-Rasyidah. (Az-zakiy: 

Journal Of Islamic Studies) 1(1). 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index


Al-Mufida: Jurnal Ilmu-Ilmu Keislaman 
ISSN: 2549-1954 
ESSN: 2715-6737 

 

      https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index 

 

 

 

Almufida Vol 10 No. 2 Juli - Desember 2025  158 

Sulton Adi (2010) Umar bin khattab, Bandung: Fitrah. 

Syaharuddin, S. (2013). Disintegrasi Politik pada Masa Dinasti Bani Abbas. 

Syaidariyah Hasibuan, S. (2022). Perkembangan Islam Zaman Keemasan Bani Abbasiyah 

(650 M – 1250 M). Edu-Riligia: Jurnal Ilmu Pendidikan Islam dan Keagamaan. 

Syarif, Amru. 2013. Rihlah Aql. Kairo: Maktabah Al-Syuruq al-Jadidah.  

Wahab, F. (2023). Sejarah dan Perkembangan Dinasti Bani Umayyah dalam Dunia Islam. 

Jurnal Pusaka. 

Yatim Badri (2004) Sejarah Peradaban Islam Dirasah Islamiyah II, Jakarta: Raja 

Grafindo Persada, Cetakan ke-16. 

 

https://jurnal.dharmawangsa.ac.id/index.php/almufida/index

